॥ શ્રીસ્વામિનારાયણો વિજયતેતરામ્ ॥ શ્રીનરનારાયણદેવ સાહિત્ય ગ્રન્થમાલા – ૩૯

શ્રીનરનારાયણદેવ નૂતન મંદિર મહોત્સવના ઉપલક્ષ્યમાં પ્રકાશિત

# શ્રીનિત્યાનંદમુનિ વિરચિત શ્રીશાન્ડિલ્યસૂત્રભાષ્યમ્

ગુર્જરાનુવાદ સહિત

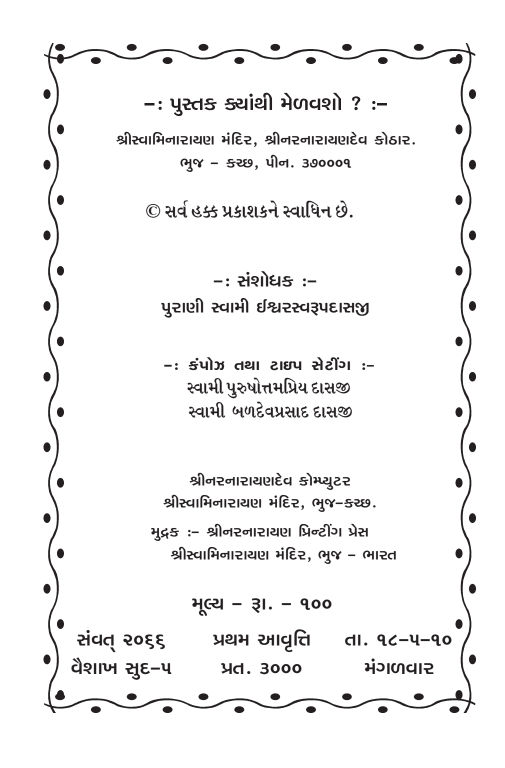
ISBN -13 978-81-909956-0-3

-: अनुवाह<del>ड</del>:-

ડૉ. સ્વામી સત્યપ્રસાદ દાસજી - વેદાન્તાચાર્ચ

પ.પૂ.ધ.ધુ. આચાર્ચ શ્રી કૌશલેન્દ્રપ્રસાદજી મહારાજની આજ્ઞાથી છપાવી

-: પ્રસિધ્ધ કરનાર:-મહંત પુરાણી સ્વામી શ્રીધર્મનંદનદાસજી શ્રીસ્વામિનારાયણ મંદિર, ભુજ-કચ્છ.



# निवेदन

સર્વાવતારી સકળ મંગલગુણિનધાન અક્ષરધામાધિપતિ પૂર્ણ પુરુષોત્તમ શ્રીસ્વામિનારાયણ ભગવાન અનંત જીવાત્માઓનાં કલ્યાણ કરવા માટે આ ભૂમંડળના ભારતમાં ઉત્તર કૌશલ દેશમાં સરયકીનારે અયોધ્યા પાસે છપૈયામાં સરવરીયા બ્રાહ્મણ કુળમાં શ્રીધર્મ-ભક્તિને ઘેર વિ. સં. ૧૮૩૭ ના ચૈત્રસુદિ ૯ તા. ૨-૪-૧૭૮૧ ને સોમવારે રાત્રે દશ વાગ્યે પ્રગટ થયા. બાલ્યાવસ્થાનું નામ ઘનશ્યામ ધારીને અનેક બાળલીલાઓ કરીને માત-પિતા તથા બાળમિત્રોને સુખ આપ્યું, માતા પિતાની સેવા કરી. તેમના સ્વધામ મગન પછી નાની વયે વર્ણીવેષ ધારણ કરીને વનવિચરણ કરવા ચાલી નિકળ્યા. હિમાલય જેવા પર્વતોમાં વિચરણ કરી અનેક યોગીઓને પોતાનાં દિવ્ય દર્શન આપી ત્યાં અનેક તીર્થોમાં ફરતા ફરતા સંપૂર્ણ ભારતવર્ષની યાત્રા સાત વર્ષમાં પૂરી કરી ગુજરાતમાં સૌરાષ્ટ્રમાં આવેલ લોજ ગામમાં પદાર્પણ કર્યું.

ત્યારપછી ઉદ્ધવાવતાર જગદ્ગુરુ શ્રીરામાનંદ સ્વામી પાસે દિક્ષા લઇને શિષ્ય તરીકે સેવા કરી. ગુરુ શ્રીરામાનંદ સ્વામીએ સ્થાપેલ ઉધ્ધવ સંપ્રદાયની ધુરા સર્વાવતારી શ્રીહરિને સોંપી ત્યારપછી શ્રીહરિએ ગુરુજીએ પ્રવર્તાવેલ ઉદ્ધવ સંપ્રદાયનો વિશેષ પ્રચાર કર્યો અને શ્રીરામાનુજાચાર્યના વિશિષ્ટાદ્વૈતસિધ્ધાન્તને પોતાનો સિદ્ધાન્ત માની જીવ, ઈશ્વર અને માયા આ ત્રણ તત્ત્વને યથાર્થ પણે સ્વીકાર્યાં

શિક્ષાપત્રીમાં આઠ સચ્છાસ્ત્ર મુખ્યપણે માન્ય રાખ્યાં શ્લોક ૯૩-૯૫ તથા વચનામૃત વડતાલના ૧૮ માં જણાવ્યાં છે.

આપણા ઇષ્ટદેવને ઇષ્ટ એવાં સચ્છાસ્ત્ર આપણને પણ ઇષ્ટ હોય જ. પરન્તુ આપણો સંપ્રદાય ભક્તિ પ્રધાન સંપ્રદાય હોવાથી ભક્તિને બળ આપતું શાન્ડિલ્યસૂત્ર પર સંપ્રદાયના મહાન્ વિદ્વાન્ શ્રીનિત્યાનંદમુનિએ ભાષ્ય લખ્યું. જે સૂત્ર-ભાષ્યને વાંચવાથી આપણામાં રહેલી ભગવાનની ભક્તિને બળ મળે છે.

આ ભક્તિસૂત્રો અતિ ઉત્તમ ભક્તિને પોષણ આપનાર શાસ્ત્ર છે. શ્રીહરિએ આવાં શાસ્ત્રોને વાંચવાની આજ્ઞા કરી છે.

આવી શ્રીજીમહારાજની આજ્ઞાનું પાલન થાય ને મહારાજ રાજી થાય

તેનું અનુસંધાન રાખીને આવાં શાસ્ત્રનો દરેક ભક્તોને વાંચવા સાંભળવાનો લાભ મળે, તેમજ વાચી વિચારીને ગોપીઓના જેવી મહારાજને વિષે પ્રેમલક્ષણા ભક્તિ ઉદય થાય આવા શુભ હેતુથી આપણા શ્રીનરનારાયણદેવ નૂતન મંદિર મહોત્સવના ઉપલક્ષ્યમાં ભુજ શ્રીનરનારાયણ દેવ કોઠાર તરફથી પ્રથમ વખત આ શાન્ડિલ્ય સૂત્ર અને તેનાં પર શ્રીનિત્યાનંદમુનિ વિરચિત ભાષ્યનું સ્વામી સત્યપ્રસાદ દાસજી દારા અનુદિત ગુજરાતી અનુવાદ સહિત છાપીને પ્રસિધ્ધ કરીએ છીએ.

ઘણા સમયથી વારંવાર ભક્તજનોની માગણી થતી હતી કે, ભક્તિશાસ્ત્રનો ગુજરાતી અનુવાદ સહિત શાસ્ત્ર ભુજ મંદિર દ્વારા પ્રકાશિત થાય તો અમારે વાંચવાનો અને વસાવવાનો લાભ મળે. અમારાં ઘરમાં જો આવાં શાસ્ત્રો કબાટમાં સાંચવી રાખ્યાં હોય તો અમને એવો આનંદ થાય કે અમારી આ સાચી મૂડી છે. શિક્ષાપત્રી, વચનામૃત, સત્સંગિજીવન, વાસુદેવ માહાત્મ્ય તો હોય જ પણ આ શાસ્ત્રો ઓછાં મળતાં હોવાથી તમે છપાવો આવી ભક્તોની માગણીને સંતોષવા અમો આ શાન્ડિલ્યસૂત્ર ભાષ્યની ગુજરાતી પ્રથમ આવૃત્તિ બહાર પાડીએ છીએ. આ શાસ્ત્રનો સહુ સત્સંગીઓ લાભ લે એવી આશા રાખીએ છીએ.

લી. મહંત પુરાણી સ્વામી ધર્મનંદનદાસજી શ્રીસ્વામિનારાયણ મંદિર, ભુજ - કચ્છ.

#### -: प्रस्तावना :-

ભગવાન શ્રીસ્વામિનારાયણ અનંત જીવો કલ્યાણ માટે આ પૃથ્વીપર અવતાર ધારણ કરી વૈદિક ધર્મની સ્થાપનાની સાથે સામાજીક વ્યવસ્થા પણ સુધારી.

શ્રીહરિ અયોધ્યા પાસે છપૈયા ગામમાં શ્રીધર્મ-ભક્તિ થકી વિ. સં. ૧૮૩૭ ના ચૈત્રસુદિ ૯ તા. ૨-૪-૧૭૮૧ ના સોમવારે પ્રગટ્યા હતા. બાળપણનું નામ ઘનશ્યામ હતું બાળપણમાં માતાપિતાની ખૂબ ભાવથી સેવા કરી. માતાપિતા સ્વધામ ગયા પછી શ્રીહરિએ મુમુક્ષુઓના ઉદ્ધાર માટે ધનધાન્યપૂર્ણ ઘરનો ત્યાગ કરી ભારતવર્ષની યાત્રા કરવા વર્ણીવેષ ધારણ કરીને હિમાલયોના વન્યપ્રદેશમાં પ્રવેશ કર્યો. ત્યાં અનેક તીર્થોને તૈથિત્વપશું આપીને આ ભૂમિને પાવન કરી, સાત વર્ષ પછી ગુજરાત સૌરાષ્ટ્રમાં માંગરોળ બંદર પાસે લોજ ગામે પધાર્યા.

ભક્તિમાર્ગના પ્રણેતા શ્રીરામાનુજાચાર્યના પરમ શિષ્ય અને ઉદ્ધવાવતાર જગદ્ગુરુ શ્રીરામાનંદ સ્વામી પાસે ભાગવતી દિક્ષા લઇને શિષ્ય તરીકે સેવા કરી. ગુરુ શ્રીરામાનંદ સ્વામીએ પ્રવર્તાવેલ ઉધ્ધવ સંપ્રદાયની ધર્મધુરા ગુરુની આજ્ઞાથી સંભાળી.

ત્યારપછી શ્રીહરિને શ્રીરામાનુજાચાર્યનો વિષ્ણુભક્તિ અને વિશિષ્ટાદ્વૈત સિદ્ધાન્તનો પ્રચાર કરવા લાગ્યા. પાંચસો પરમહંસો અને અનેક ભક્તોની સાથે ગામોગમ વિચરણ કરીને ભગવત્ભક્તિ રૂપી અમૃત જન-જન સુધી પહોંચાળ્યું.

શ્રીહરિએ એ સમયમાં જે જે આચાર્યોના સિદ્ધાન્તો અને સંપ્રદાયો ચાલતા હતા તેમની પરપંરાનું ગહન અધ્યયન કરી દરેકનો સમન્વય કરીને આ સંપ્રદાયમાં પ્રવર્તાવી. પરન્તુ ભક્તિને મોક્ષનું પ્રધાન સાધન બતાવ્યું અને સૌને વિશેષ ભક્તિ કરવાની આજ્ઞા આપી.

ધર્મ, જ્ઞાન, વૈરાગ્ય અને ભક્તિ આ ચારેનું સ્વ્ય શ્રીહરિએ વચનામૃત સત્સંગિજીવન અને શિક્ષાપત્રી જેવા મહાન ગ્રન્થોમાં બતાવ્યું છે. આ ચાર ધર્મના પાયા છે અને મોક્ષનું સાધન છે. આ અંગોને મજબૂત કરવા માટે શ્રીહરિએ આઠસત્શાસ્ત્રોને વિશેષ પણે માનવા એવી આજ્ઞા કરી છે પરન્તુ આહીં જે શાસ્ત્રની આપણે વાત કરી રહ્યા છીએ તે ભક્તિશાસ્ત્ર છે અને તેના પ્રણેતા ઋષિ શાણ્ડિલ્યમહર્ષિ છે. આ શાસ્ત્ર ભક્તિ શાસ્ત્ર હોવાથી તેમની માન્યાતા સ્વંય હોય છે, તેથી જ સંપ્રદાયના મહાવિદ્વાન્ શ્રીનિત્યાનંદમુનિએ આ શાસ્ત્રનું યથાર્થપણે

અધ્યયન કરી તેનાપર ભાષ્ય લખ્યું છે. તેથી આ ગ્રન્થ સાંપ્રદાયિક ગ્રન્થ તરીકે સ્વીકારવામાં આવે છે.

વેદકાળ, પછી આરણ્યકાળ, બ્રાહ્મણ્યકાળ, ઉપનિષદ્કાળ સુધીની રચના મંત્રાત્મક જોવા મળે છે. ત્યારપછી જે ગ્રન્થોની રચના કરવામાં આવી તે સૂત્રાત્મ છે, જેમાં ભગવાન બાદરાયણ રચિત બ્રહ્મસૂત્ર, મહર્ષિઓ દ્વારા રચાયેલ ગૃહ્યસૂત્ર, ન્યાયસુત્ર, યોગસુત્ર, નારદમહર્ષિ રચિત નારદીયભક્તિસૂત્ર વગેરે અનેક સૂત્રગ્રન્થો રચાયા એવી રીતે શાન્ડિલ્યમહર્ષિએ ભક્તિ સૂત્રની રચના કરી જેમાં ભક્તિની અનેક વશેષતાઓ અને તેની ફળશ્રૂતી બતાવી છે.

'अथातो भक्ति जिज्ञासा' અથાતો ભક્તિ જિજ્ઞાસા' આ પ્રથમ સૂત્રથી ગ્રન્થની રચના કરવામાં આવી છે. ભગવાનની ભક્તિ કરવી કોને ન ગમે ? પરન્તુ તેના પ્રકારો અને ફળનું જ્ઞાન ન હોવાથી ભક્તિ કરવામાં આનંદ ન આવે. તેથી પ્રેમલક્ષણા ભક્તિ આદિ ભક્તિના લક્ષણો આ ગ્રન્થમાં સ્પષ્ટપણે મહર્ષિએ બતાવ્યાં છે.

શાણ્ડિલ્યમહર્ષિ બહુપ્રાચીન મહર્ષિ છે. તેમનું નામ છાન્દોગ્ય ઉપનિષદ્માં 'इति हस्माह शाण्डिल्यः शाण्डिल्यः' એવી રીતે બ્રહ્મવિદ્યાના પ્રવર્તક શાન્ડિલ્ય મહર્ષિ છે એવું જોવા મળે છે.

શાન્ડિલ્યસૂત્ર ગ્રન્થ પર લખાયેલ આ ભાષ્ય શ્રીમદુદ્ધવ સંપ્રદાયના અદ્વિતીય વિદ્વાન્ સદ્ગુરુવર્ય શ્રીનિત્યાનંદમહામુનિએ પોતેજ રચેલું છે. અને તે ઉદ્ધવસંપ્રદાયને અભિમત એવા વિશિષ્ટાદ્વૈત સિદ્ધાન્તને અવલંબીનેજ પ્રસિદ્ધ છે.

આ ગ્રન્થ સૂત્રાત્મક હોવાથી સમજવો અતિ કઠિન હોય છે પરન્તુ સદ્ગુરુવર્ય શ્રીનિત્યાનંદમુનિએ તેનાં પર અતિ સરલ ભાષ્ય લખીને સરલ બનાવ્યો છે તેમ છતાં ભાષ્ય પણ સંસ્કૃતભાષામાં હોવાથી સામાન્ય ભક્તોને વાંચવો અને સમજવો કઠિન પડતો હોવાથી સૂત્ર અને ભાષ્યનું સરલ ગુજરાતી ભાષાન્ત કરવામાં આવ્યું છે. આવા મહાનગ્રન્થોનો અને ભાષ્યનો ગુર્જરાનુંવાદ કરવો સરલ નથી, કઠિન છે. પરન્તુ યથાબુદ્ધિ પ્રમાણે અનુવાદ કર્યો છે તેમાં જે કાંઇ ક્ષતીઓ રહી ગઇ હોય તો ક્ષમ્ય ગણશો અને મને આશા કે આ ગ્રન્થને આપ સૌ આપના ઘરમાં અવશ્ય વસાવયશો.

> ડૉ. સ્વામી સત્યપ્રસાદદાસજી (વેદાન્તાચાર્ય)



॥ श्रीस्वामिनारायणो विजयतेतराम् ॥

# श्री नित्यानन्दम् प्रणीतम् श्री शाण्डिल्यसूत्रभाष्यम्

# ॥ शाण्डिल्यसूत्रभाष्यम् ॥

भा०- विश्वसर्गस्थितिलयैर्विहरन्नाविरस्ति यः । अस्तु मे सहजानन्दे तिस्मिन् भक्तिर्यतोऽमृतम् ॥१॥ भा०- भक्तिर्यस्य प्रसूते श्रियमभिलिषतामा च हैरण्यगर्भा तां चातीतां गुणेभ्यो वितरित परमामक्षराख्यां विभूतिम् । यस्यानन्दस्य पारं जिगमिषुरनिदंमूलको वेदराशि-र्नान्तं लेभे तमेनं गमयित स गितः स्वामिनारायणो नः ॥२॥

# શાંડિલ્ય સૂત્ર ભાષ્ય અનુવાદ મંગલાયરણ :-

શાંડિલ્ય સૂત્ર ભાષ્યના રચયિતા સંત ગુણ વિભૂષિત પ્રકાંડ પંડિતવર્ય શ્રી નિત્યાનંદ સ્વામી ગ્રંથની નિર્વિઘ્ન સમાપ્તિને અર્થે ઇષ્ટદેવ ભગવાન શ્રી સ્વામિનારાયણ મહાપ્રભુનું દિવ્ય સ્મરણ કરી મંગલાચરણ કરે છે.

શ્રીહરિની વંદના :- સમસ્ત વિશ્વની ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ ને પ્રલય કરનારા શ્રીહરિના દિવ્ય સ્વરૂપમાં અમૃત સ્વરૂપ મુક્તિ પ્રદાન કરનારી અખંડ ભક્તિ પ્રગટ થાઓ.

वन्दे श्रीधर्मदेवं सकलसुखकरं भक्तियुक्तं सपोष्यं

जीवो यस्याश्रितोऽल्पोऽप्यनुभवति सुखं भूरि धात्रादिमान्यः। यस्य त्यागादपीशाः प्रचुरमजमुखाः क्लेशमेवाजुवन्त-

स्त्रैलोक्यैस्त्वल्पजीवैस्तदनुसृतिपरैर्गर्हणीया भवन्ति ॥३॥ भवसन्तापसन्तप्तप्राण्यनुग्रहकाम्यया ।

शाण्डिल्येन प्रणीतानि सूत्राणि विवृणोम्यहम् ॥४॥ भा०- इह खल्वनादिविपरितवासनाविमोहितान्, शरीरलक्षण-पिण्डात्ममानिनः, पुत्रपश्चाद्यासक्तमतीन्, तत्योषणपरान्, इन्द्रियारामान्,

પરબ્રહ્મ શ્રી પુરુષોત્તમની ભક્તિ બ્રહ્મા પર્યંતના સ્થાનો ને ઐશ્વર્યો આપનારી છે. ત્રિગુણથી પર દિવ્ય અક્ષરધામની મહાવિભૃતિની પ્રાપ્તિ કરાવનારી છે. પરમાત્માના દિવ્ય મહાનંદના પાર પામવાને ઇચ્છિતો વેદસમૂહ એ પ્રભુના મહિમાનો પાર પામી શક્તો નથી. એ આનંદ પોતાના ભક્તોને ભગવાન શ્રીહરિ અર્પણ કરે છે. એ પ્રકારે સમસ્ત વિશ્વને પોતાનો આનંદ લૂંટાવનારા શ્રીહરિ જીવપ્રાણી માત્રને આશ્રય કરવા યોગ્ય છે. સર્વેના અંતિમ ગતિ સ્વરૂપ છે.

દાર્મભક્તિની વંદના :- સમસ્ત વિશ્વને સુખ આપનાર ભક્તિદેવી સહિત ધર્મપિતાને હું વંદન કરું છું. ધર્મનો આશ્રય કરનાર તુચ્છ જીવાત્મા પણ મહાસુખનો અધિકારી બને છે. બ્રહ્માદિ દેવતાઓ પણ ધર્મવાન્ આત્માને ભાવથી વંદન કરે છે. ધર્મનો ત્યાગ કરનાર બ્રહ્માદિ દેવતાઓ પણ મહાકલેશ પામે છે. સામાન્ય જીવો પણ તેમની નિંદા કરે છે. તેટલું જ નહિ - એ તિરસ્કારને પાત્ર બને છે. સર્વના મહાસુખ દાતા શ્રીધર્મદેવને હું વારંવાર વંદન કરું છું.

પ્રતિજ્ઞા: અનાદિકાળથી સાંસારિક ત્રિવિધ તાપથી તપેલા જીવાત્માઓ પર કરુણામૃતની વૃષ્ટિ વરસાવતા શ્રી શાંડિલ્ય મહર્ષિ રચિત ભક્તિસૂત્રો પર હું (નિત્યાનંદ સ્વામી) ભાષ્યની રચના કરું છું. (૧થી૪) कृत्याकृत्यविवेकविधुरान्, विविधयोनिषु बम्भ्रम्यमाणान्, अनुस्यूतविविध-तापान्, कलिबलाच्चाधोऽधोनीयमानान्, प्राणिन् उद्दिधीर्षुर्भवकर्दमाद्भगवान् करुणानिधिर्निखिलजगदुदयविभवलयलीलोऽनवधिकातिशयासंख्येय-कल्याणगुणगणोऽपारकारुण्य-सौशील्यवात्सल्यौदार्येश्वर्यमहोदधिः, प्रणतार्त्तिहरो, भक्तवात्सल्यैकपारावारः, परमव्योमनिलयोऽनन्ताश्चर्यमहा-विभृतिर्बह्मभूतानन्तकोटिमुक्तोपास्यांघ्रिसरोरुहः, कोटिकन्दर्पलावण्यो-ऽनर्घ्यदिव्यविविधविचित्रवस्त्रालङ्कारभूषितः, पूर्णशारदचन्द्रास्यमन्द-हासमनोहरोऽनेककोटिसूर्येन्दुप्रकाशातिप्रभोज्जवलो, मूर्तिमच्चऋा-द्यात्मीयायुधसेवितचरणाब्जः, परब्रह्मभूतः पुरुषोत्तमो नारायणः श्रीकृष्णस्स्वयं धर्माद्धक्तावाविभ्याभितः प्रवृत्तमधर्मोपचयं

ભાષ્યનો પ્રારંભ :- ભૂમિકા :- શ્રીહરિના અવતરણનો હેતુ :-અનંત જીવાત્માઓ આ સંસારમાં અનાદિ કાળથી અસદાસનાની મહા માયાજાળમાં મોહ પામ્યા છે. પંચભૂતના વિકારભૂત શરીરમાં અભિમાની બન્યા છે. પશુપુત્રમાં આસક્તબુદ્ધિ ધરાવતા થયા છે. ઈન્દ્રિયોના વિષયમાં જ આનંદ માનતા થયા છે. તેમાં તેની ભોગબુદ્ધિ સુદઢ બની છે. એથીજ પશુપક્ષીની અનેક વિધ યોનીઓમાં ભટકી રહ્યા છે. ત્રિવિધ તાપથી અહર્નિશ પીડા પામી રહ્યા છે. કલિયુગના પ્રભાવથી ઉત્તરોત્તર નીચ યોનીમાં ભટકતા ને સાંસારિક માયાના કાદવથી ખરડાયેલા આત્માઓના ઉદ્ઘાર માટે ભગવાન શ્રી પૂર્ણપુરુષોત્તમ નારાયણ ધર્મભક્તિને ત્યાં પ્રગટ થયા.

અલૌકિક મહામહિમા :- કરુણાસાગર ભગવાન શ્રીહરિ જગતની ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ ને પ્રલયરૂપ લીલાનો વિસ્તાર કરે છે. અવધિ રહિત અસંખ્યેય કલ્યાણકારી ગુણોના સાગર છે. શરણાગત જીવોના દુઃખ હરનાર છે. ભક્તો પર અપાર વાત્સલ્યતાની વૃષ્ટિ વરસાવે છે. દિવ્ય અક્ષરધામની ભૂમિમાં અનંત આશ્ચર્યકારી મહાવિભૂતિરૂપ શક્તિ સંપન્ન અનંત બ્રહ્મમુક્તો તેમના ચરણક્રમળની ઉપાસના કરે છે. દિવ્યમંગલ વિગ્રહધારી પરમાત્મા કોટિકોટિ કામદેવને લજ્જા પમાડનાર લાવણ્યતાના નિધિ છે. મહામૂલ્યવાન્ प्रशमयन्नाश्रितानमृतमयमात्मानमनुभावयन्, सकललोकपावनींस्वचरण-कमलभक्तिलहरीमभितः प्रसारयन्, आनन्दयं लोचनमनांसि नो, भूमिमिमां स्वचरणकमलरेण्भिस्सुरभयन्, श्रोतृजनसकलदुरितनिबर्हणमद्भुतममानुषं चरितमात्मन आविष्कुर्वन्सकलमनुजनयनसन्निधावाविरासीत् । तस्य भगवतश्चरणकमलसेवासमधिगतसकलविषयवैतृष्ययेन तदेकान्तभक्तिसुधा-महाहृदिनमग्नेन तच्चरणकमलपरिचरणप्रवर्धितप्रेमातिशयप्रेरितेन तद्भक्ति-लक्षणं शास्त्रमिदं शाण्डिल्यमहर्षिप्रणीतं व्याख्यायते ।

भा०-परमकारुणिको महर्षिः शाण्डिल्यः प्रवृत्तान् भक्तौ तत्स्वरूपा-वबोधनेनानुजिघृक्षुः सूत्रात्मना शास्त्रमिदमकरोत् ॥

દિવ્ય વિવિધ વસ્ત્રાલંકારથી વિભૂષિત છે. શરદુચંદ્રથી અધિક ચડિયાતા મંદ હાસ્યથી (મનોહર) ભાસે છે. કોટિ સૂર્યચંદ્રથી અધિક પ્રકાશથી મહાતેજોમૂર્તિ સ્વરૂપે બિરાજે છે. મૂર્તિમંત શંખચકાદિ આયુધો શ્રી મહાપ્રભુના ચરણની સસ્નેહ સેવા કરે છે.

પોતાના પરમ ઉપાસક ભક્તોને અમૃત રસ સભર મૂર્તિના આનંદનો અનુભવ કરાવવા અવનીપર અવતર્યા. ધરતી પર ફેલાયેલા અધર્મને શમાવવા પ્રગટ થયા. સમસ્ત લોક પાવની ભક્તિ લહેરને પ્રસરાવા પ્રગટ થયા. જીવાતમાઓના નેત્રને મનને આનંદ ઉપજાવા અવતર્યા. આ ભારતધરાને સ્વચરણરજથી સુગંધિત કરવા પ્રગટ્યા. શ્રોતૃજનોના પાપતાપને સંતાપને હરનાર અદ્ભુત દિવ્ય લીલાચરિત્રનો વિસ્તાર કરવા પ્રગટ થઇ સર્વેના નયનગોચર બન્યા.

શ્રી પૂર્ણપુરુષોત્તમ પ્રગટ પ્રભુના ચરણ ઉપાસન પ્રભાવથી સાંસારિક વિષયમાં વિતરાગી ને ભક્તિરસમાં રસબસ બનેલા શ્રી નિત્યાનંદ સ્વામી પ્રેમાનુરાગથી પ્રેરાઇને શ્રીશાંડિલ્યમહર્ષિ રચિત ભક્તિ સભર શાસ્ત્રની વ્યાખ્યા રચવાનો મંગલ પ્રારંભ કરે છે.

तत्रेदमारम्भसूत्रम् । अधिकारिसमाजे भक्तिविचारं प्रतिजानीते अथेति । स्ववर्णाश्रमोचितभगवदाराधनरूपकर्माचरणशुद्धान्तःकरणभक्त्यर्थि-समाजानन्तरमित्यानन्तर्यार्थकोऽथशब्दः । भक्तेरितरहस्यतया तदिधकारिसमा-जानन्तरमेव तदिभधानस्यौचित्यात् । अत इति यतः स्वधर्मस्था आत्मिनष्ठा जितेन्द्रिया निर्वासना निर्दग्धाशेषकल्मषा भक्तिजिज्ञासवः समवेताः, अतो हेतोर्भिक्तिजिज्ञासा । ज्ञातुमिच्छा जिज्ञासा, भक्तेजिज्ञासा भक्तिजिज्ञासा, भक्तिविचारः । आरभ्यत इति शेषः ।

### सूत्र :- १

સૂત્ર ભૂમિકા:- પરમકૃપાળુ મહર્ષિ શાંડિલ્ય ભક્તિમાર્ગમાં પ્રવૃત્ત થયેલા આત્માઓને ભક્તિસ્વરૂપનો બોધ આપવા સૂત્ર સ્વરૂપે આ દિવ્ય 'શાંડિલ્યસૂત્ર' ગ્રંથની રચના કરે છે.

सूत्र:- अथातो भक्तिजिज्ञासा ॥ १-१-१॥

पदच्छेद :- अथ अतः भक्तेः जिज्ञासा ।

સૂત્રનો અર્થ: હવે ભક્તિના અધિકારી એકત્રિત થયા હોવાથી ભક્તિના સ્વરૂપને જાણવાની જિજ્ઞાસા કરવી જોઇએ.

ભાષ્યાનુવાદ :- સૂત્રમાં રહેલ 'अથ' શબ્દનો અર્થ :- પોત પોતાના વર્શને આશ્રમ ઉચિત ભગવદ્ આરાધનરૂપ સંધ્યા વંદનાદિ કર્માનુષ્ઠાનથી વિશુદ્ધ અંતઃકરણવાળો યોગ્ય ભક્ત સમાજ એકત્રિત થયો હોવાથી.

ભક્તિ પદાર્થ અતિશય રહસ્યમય છે. તેથી તેને યોગ્ય અધિકારી ભક્તસમુદાય એકત્રિત થયા પછી જ ભક્તિનો ઉપદેશ કરવો ઉચિત જણાય છે.

સૂત્રમાં રહેલ 'अतः'શબ્દનો અર્થ :- ધર્મમાં નિષ્ઠાવાન્, આત્મનિષ્ઠ,

यद्वा- अधीतसाङ्गसिशरस्किनगमस्य विचारितकर्मस्वरूपस्या-धिगताल्पास्थिरफलककर्मज्ञानतया सञ्जातिनर्वेदस्य मुमुक्षोरनन्तस्थिर-फलभक्तिजिज्ञासोत्पद्यते । ततस्सत्सम्प्रदायाधिगतज्ञानं भगवित्रष्ठं गुरुमुपसीदित । श्रूयते च- परीक्ष्य लोकान् कर्मचितान्

भा०-ब्राह्मणो निर्विदमायान्नास्त्यकृतः कृतेन । तद्विज्ञानार्थं स गुरुमेवाभिगच्छेत्समित्पाणिः श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्ठम् इति । स चास्मै शरणागताय शिष्यायाधिकारिणे निर्मलान्तःकरणाय निर्वेदिने शमादिगुणसम्पन्नाय भगवित्रष्ठोत्पादनपूर्वकमुपासनामापादयति । ''तस्मै स विद्वानुपसन्नाय सम्यक्प्रशान्तचित्ताय शमान्विताय । येनाक्षरं पुरुषं वेद सत्यं प्रोवाच तां

જીતેન્દ્રિય, નિર્વાસનિક ને નિષ્પાપ બનેલા ભક્તિના જીજ્ઞાસુઓ એકત્રિત થયેલા હોવાથી ભક્તિ સંબંધિ વિચારનો પ્રારંભ કરવામાં આવે છે. 'अतः' શબ્દનો અન્ય અર્થ:- વ્યાકરણ આદિ છ અંગો અને વેદાંત-ઉપનિષદ્ સહિત સમગ્ર વેદનો વિચાર કરી કર્મસ્વરૂપને અસ્થિર ને અલ્પફળ આપનારું જાણી તેમાં વૈરાગ્ય પામેલા મુમુક્ષુના અંતરમાં અનંત ને સ્થિર ફળ આપનારી ભક્તિના સ્વરૂપને જાણવાની જીજ્ઞાસા ઉત્પન્ન થાય છે. તે હેતુથી જ મુમુક્ષુ સત્સંપ્રદાયમાં નિષ્ઠાવાન્ જ્ઞાની ને ભગવિત્રષ્ઠ સદ્ગુરુના શરણે જાય છે.

એ વિષયમાં શ્રુતિની સાક્ષી :- પરમાત્માના સ્વરૂપને જાણવાની ઇચ્છા ધરાવતો મુમુક્ષુ આત્મા પુષ્યકર્મોથી સંપાદિત સ્વર્ગાદિ લોકને અસ્થિરને અતિશય તુચ્છ જાણી તેમાં વૈરાગ્ય પામે છે ને પરબ્રહ્મના જ્ઞાનવિજ્ઞાન માટે સમિધ વગેરે સામગ્રીની ભેટ સ્વીકારી શ્રોત્રિય (શાસ્ત્રવેત્તા) ને બ્રહ્મનિષ્ઠ સદ્ગુરુના શરણે જાય છે.

સદ્ગુરુ પણ વિતરાગી, શરણાગત, શમદમાદિ સાધન સંપન્ન અધિકારી શિષ્યને પવિત્ર અંતઃ કરણવાન્ જાણી પરબ્રહ્મનિષ્ઠાપૂર્વક ઉપાસના ભક્તિનો બોધ આપે છે. એ વિષયમાં શ્રુતિનું પ્રમાણ:- 'મહાજ્ઞાની સદ્ગુરુ પ્રશાન્ત ચિત્ત ને શમદમાદિ સાધન સંપન્ન શિષ્યને સત્સ્વરૂપ પરબ્રહ્મનો બોધ આપવા બ્રહ્મવિદ્યાનો ઉપદેશ કરે છે.'

ब्रह्मशब्देन स्वभावतो निरस्ताखिलदोषोऽनवधिकातिशयासङ्ख्येय-कल्याणगुणगुणः श्रीपुरुषोत्तमोऽभिधीयते । सर्वत्र बृहत्त्वगुणयोगेन हि ब्रह्मशब्दः । बृहत्त्वञ्च स्वरूपेण गुणैश्च यत्रानवधिकातिशयं स चास्य मुख्योऽर्थः । तद्वत्त्वञ्च सर्वेश्वर एव । अतो ब्रह्मशब्दो भगवत्येव मुख्यवृत्तः । ''अक्षरं पुरुष''मित्यत्रापि अक्षरशब्देन भगवानेवाभिहितः । तथा च श्रीभाष्ये - 'अक्षरमम्बरान्तधृते' रिति सूत्रव्याख्याने परम्ब्रह्म पुरुषोत्तम एवाक्षरशब्देन प्रतिपाद्यत इति समर्थितम् । उपासना चोपनिषत्सु वेदनध्यानदर्शनादि-शब्दैरभिहिता । तथा च श्रुतयः 'ब्रह्मविदाणोति परम्''ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति' ''तमेवं विद्वानमृत इह भवति' 'तमेव विदित्त्वातिमृत्युमेति' 'विज्ञाय

પરબ્રહ્મ સંબંધિ વિદ્યાને બ્રહ્મવિદ્યા તેમજ ઉપાસના કહેવાય છે.

બ્રહ્મ શબ્દનો અર્થ: સ્વાભાવિક રીતે જ સમગ્ર દોષ રહિત તેમજ અવધિ રહિત અસંખ્યેય કલ્યાણકારી ગુણગણસંપન્ન પરમાત્મા બ્રહ્મશબ્દથી કહેવાય છે. કારણ બ્રહ્મ શબ્દજ સ્વરૂપ, સ્વભાવ અને ગુણોથી મહાનતા રૂપ ગુણયોગનો કહેનારો છે. એ પ્રકારની મહા મોટ્યપ એક સર્વેશ્વર પરમાત્માને વિષે જ સંભવી શકે.

અક્ષર શબ્દ વાસ્ય :- શ્રુતિમાં દર્શાવેલા 'અક્ષર' શબ્દ પર પરમાત્મા જ છે. શ્રી ભાષ્ય સૂત્રમાં તેનું પ્રમાણ :- 'अક્ષરम्बरान्तधृते' અંતરિક્ષાદિ લોકને ધારણ કરનાર અક્ષર પદ વાચ્ય પરબ્રહ્મ પરમાત્મા જ છે.

ઉપાસના શબ્દના અર્થો :- ઉપનિષદોમાં જે ઉપાસના વર્ણવી છે તે વેદન-જ્ઞાન, ધ્યાન, દર્શન વગેરે શબ્દથી કહી છે. અર્થાત્ ઉપાસના, જ્ઞાન, ધ્યા, દર્શન વગેરે શબ્દો ભિન્ન ભિન્ન અર્થને કહેનારા નથી. એક જ અર્થનો બોધ કરાવતા શબ્દો છે. તે વિષયમાં ભિન્નભિન્ન શ્રુતિનાં પ્રમાણો :- 'બ્રહ્મને જાણનાર બ્રહ્મ થાય છે.' 'પરમાત્માને આ પ્રકારે જાણનાર આત્મા આ લોકમાં અમૃતસ્વરૂપ બને છે.' 'પરમાત્માને જાણીને મૃત્યુસંસારથી પાર થાય છે.' 'પરબ્રહ્મને વિશેષ પણે જાણીને મહિમાથી ઉપાસના કરવી.' 'મહિમા સાથે प्रज्ञां कुर्वीत' 'अनुविद्य विजानाति' 'ॐमित्येवात्मानं ध्यायथ' आत्मानमेव लोकमुपासीत' 'भिद्यते हृदयग्रन्थिशिछ्द्यन्ते सर्वसंशयाः । क्षीयन्ते चास्य कर्मणि तिस्मन् दृष्टे परावरे '' ''निचाय्य तं मृत्युमुखात्प्रमुच्यते ' आत्मा वारे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्य ' इत्येवमाद्याः । एवमास्वपवर्गोपायतया विधित्सितं वेदनं दर्शनसमानाकारं ध्यानलक्षणमुपासनं, तच्च भक्तिरेव, उपासनपर्यायत्त्वाद्धिक्तिशब्दस्य । स्मृतयश्च-''नाहं वेदैर्न तपसा न दानेन न चेज्यया । शक्य एवंविधो द्रष्टुं दृष्टवानिस मां यथा ' ॥ ''भक्त्या त्वनन्यया शक्य अहमेवंविधोऽर्जुन । ज्ञातुं द्रष्टुं च तत्त्वेन प्रवेष्टं च परन्तप !'' ॥ ''पुरुषः स परः पार्थ ! भक्त्या लभ्यस्त्वनन्यया''। ''वशीकुर्वन्ति भां भक्त्या सित्स्त्रयः सत्पितं यथा'' । ''भक्त्या मामभिजानाित यावान् यश्चास्मि यादृशः'' ।

પરમાત્માના સ્વરૂપનું ધ્યાન ધરો.' 'પ્રકાશમય પરમાત્માની ઉપાસના કરો.' 'પરબ્રહ્મના દર્શનથી હૃદયગ્રંથી ભેદાય છે. સર્વ સંશયો દૂર થાય છે. કર્મો ક્ષીણ થાય છે,' 'પરમાત્માનું અખંડ સ્મરણ આલોચન કરવાથી મૃત્યુના મુખથી મુક્ત થાય છે.' 'પરબ્રહ્મ પરમાત્મા દર્શન, શ્રવણ, મનન ને નિદિધ્યાસ કરવા યોગ્ય છે.'

ભક્તિનું નિષ્કર્ષ સ્વરૂપ :- આ પ્રકારે શ્રુતિઓમાં અનેક વિધ શબ્દોથી ઉપાસના વર્ણવી છે તે એક જ અર્થનું પ્રતિપાદન કરે છે તે હેતુથી મોક્ષના સાધનસ્વરૂપે પ્રતિપાદન કરેલું જ્ઞાનને ભગવદર્શન સમાન આકાર ધ્યાનરૂપ ઉપાસન જાણવું. તેને જ ભક્તિ કહેવાય છે.

સ્મૃતિગ્રંથમાં ભક્તિનો મહિમા :- ભગવાન શ્રીકૃષ્ણચંદ્ર ગીતાગ્રંથમાં અર્જુન પ્રત્યે સંબોધે છે હે પાર્થ ! 'હું વેદ, જ્ઞાન, યજ્ઞ વગેરે સાધનોથી જેવો દર્શન યોગ્ય બનતો નથી તેવો અનન્ય ભક્તિથી દર્શનીય બનું છું. જાણવા યોગ્ય, સાક્ષાત્કારકરવા યોગ્ય ને તત્ત્વથી મારા સ્વરૂપમાં પ્રવેશ કરવા યોગ્ય બનું છું.'

'હે પાર્થ! પરમ પુરુષ પરમાત્મા ભક્તિથીજ પ્રાપ્ત થાય છે. પતિવ્રતા નારી પતિને વશ કરે તેમ મારા અનન્યભક્તો મને ભક્તિથી વશ કરે છે.

''भक्त्याहमेकया ग्राह्य'' इत्याद्याः । एवं च सञ्जातिनर्वे दस्य मुमुक्षोर्भिक्तिजिज्ञासा युज्यते यस्मादतो हेतोर्भिक्तिजिज्ञासा कर्तव्या । इच्छाया इष्यमाणप्रधानत्त्वादिष्यमाणं विचारलक्षणं ज्ञानिमहाभिप्रेतम् । भक्तिविचारः कर्तव्य इत्येतत् ॥ १-१-१ ॥

भा० सा च भक्तिः - कीदृशीत्यपेक्षायामाह-

# सूत्र० सा परानुरिक्तरीश्वरे ॥ १-१-२ ॥

सर्वनियमनशीलो निखलजगदुदयस्थितिलयलीलोऽनवधिकातिश-यकल्याणगुणगणमहोदधिरपारकारुण्यसौशील्य वात्सल्यौदार्येश्वर्यपारावारः,

મારા દિવ્ય સ્વરૂપને ભક્તિથી જ યથાર્થ જાણે છે.' 'હું એવી ભક્તિથી જ ભક્તાધીન બનું છું.'

આ પ્રકારે સર્વ સ્મૃતિઓ પરબ્રહ્મની ભક્તિનો મહિમા વર્ણવે છે. એ હેતુથી હૃદયમાં જ્યારે વૈરાગ્યની ભૂમિકા ઉદ્દભવે ત્યારે મુમુક્ષુના અંતરમાં ભક્તિ તરફ ગતિ કરવાનું મન થાય છે. એથી વૈરાગ્ય પામ્યા પછી ભક્તિના સ્વરૂપને જાણવાની જીજ્ઞાસા કરવી જોઇએ.

ઇચ્છા કરાતી વસ્તુમાં ઇચ્છાનું પ્રધાનપણું હોવાથી ઇચ્છા કરાતું ભક્તિના વિચારરૂપ જ્ઞાન અહીં પ્રધાન છે તેથી તેનો વિચાર કરવો.

#### सूत्र - र

સૂત્ર ભૂમિકા :- પ્રથમ સૂત્રમાં ભક્તિસ્વરૂપનો વિચાર કરવાનું વર્ણવ્યું. આ સૂત્રમાં ભક્તિનું સ્વરૂપ શું છે? તે વિષે વિચાર વિમર્ષ કરે છે શાંડિલ્યમહર્ષિ.

सूत्र:- सा परानुरिक्तरीश्वरे ॥ १-१-२ ॥ पदच्छेद:- ईश्वरे परानुरिक्त: सा ।

સૂત્રનો અર્થ: - સર્વેશ્વર એવા પરમાત્માને વિષે ગાઢ સ્નેહને ભક્તિ કહેવાય છે. ॥ ૧-૧-૨॥

प्रणतार्तिहरो, भक्तवात्सल्यैकजलिधरनन्ताश्चर्यमहाविभूतिर्ब्धहा-भूतानन्तकोटिमुक्तोपासित चरणकमलः, कोटिकन्दर्पलावण्यो, नवीननीरदश्यामलोऽनर्घ्यदिव्यविविधविचित्रवस्त्रभूषणभूषितः, पूर्णशारदचन्द्रास्यमन्दहासमनोहरोऽनेककोटिसूर्येन्दुप्रकाशाति प्रभोज्जवलो, मूर्तिमच्चक्राद्यात्मीयायुधसेवितचरणसरोरुहः, श्रीदामनन्दादिपार्षद-प्रवरजेगीयमानसद्यशाः, मूर्तिमदाखिल निगमसंस्तुतसच्चरितो, भगवान् पुरुषोत्तमो निखलजगदुपकृतिमर्त्यः श्रीनारायणः । तस्मिन्नीश्चरे परा सर्वोत्कृष्टातिगाढा यानुरक्तिः प्रीतिपर्यायोऽनुरागः । इतररागविस्मारणोऽति-निर्भरो माहात्स्यज्ञानपूर्वकः स्नेह इति यावत् ।

ભાષ્યનુવાદ :- ભક્તિનું સ્વરૂપ :- પરબ્રહ્મ પરમાત્મા શ્રી પુરુષોત્તમ સર્વ પ્રકારે સર્વનું નિયમન કરે છે. સમસ્ત વિશ્વની ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ ને પ્રલયરૂપ લીલાનો વિસ્તાર કરે છે. અવધિ રહિત અનંત કલ્યાણ ગુણગણના મહાનિધિ છે. અપાર કરુણા, સૌશીલ્ય, વાત્સલ્ય, ઔદાર્ય ને ઐશ્વર્યના જલનિધિ છે. અનંત આશ્વર્ય ઉપજાવતા મહાવિભૂતિ સ્વરૂપ મુક્ત મંડળો તેમના શ્રીચરણોની ઉપાસના કરે છે. કોટિકામદેવને લજ્જિત કરનાર રૂપસૌંદર્યના નિધિ છે. સૂર્યચંદ્રથી અધિક ઉજ્જવલ કાંતિ ધરાવતા મહાપ્રભુની મૂર્તિમાન શંખચક્રાદિ આયુધો સેવા કરે છે. શ્રીદામા, નન્દ વગેરે પાર્ષદ પ્રવરો તેમની યશોગાથાનું અહર્નિશ ગાન કરે છે. મૂર્તિમંત ચાર વેદો મહિમા સભર પરમાત્માના સત્ ચરિત્રોનું ગાન કર્યા કરે છે.

જગત્ ઉપકાર અર્થે (મનુષ્ય) નરનાટ્ચને ધરતા શ્રી પરબ્રહ્મ પુરુષોત્તમના સ્વરૂપને વિષે અતિશય ગાઢ અનુરાગને ભક્તિ કહેવાય છે. જગત્ સંબંધી અન્ય વિષયોમાં રાગ નિવૃત્તિ સાથે મહાત્મ્યજ્ઞાન સહિત ગાઢ સ્નેહને ભક્તિનું સ્વરૂપ માનવામાં આવ્યું છે.

**જ્ઞાનીઓની દૃષ્ટિએ પણ** :- પરમાત્માના સ્વરૂપમાં સ્નેહ પૂર્વક અખંડ સ્મરણને જ્ઞાનીજનો ભક્તિ કહે છે.

નિરુક્ત શાસ દેષ્ટિએ ભક્તિની વ્યાખ્યા :- ભક્તિ

भा० सा भक्ति: - ''स्नेहपूर्वमनुध्यानं भक्तिरित्युच्यते बुधै'' रिति । ''भजधातोस्तु सेवार्थ: प्रेम क्तिन्प्रत्ययस्य च । स्नेहेन भगवत्सेवा भक्तिरित्युच्यते बुधै'' रिति च निरुक्ता । किञ्च ''गाढस्नेहेन या सेवा सा भक्तिरिति गीयत'' इति स्कान्दे । धात्वर्थ: सेवा प्रत्ययार्थ: प्रमे'' ति भागवतसुबोधिन्याम् । ''माहात्म्यज्ञानपूर्वस्तु सुदृढस्सर्वतोऽधिक: । स्नेहो भक्तिरिति प्रोक्तस्तया मुक्तिनं चान्यथे'' ति तत्त्वदीपनिबन्धे । ''कृष्ण एवानुरागस्यात्युंसो गाढतरो

हृदि । स स्नेह उदितः प्राज्ञैः पर्यायः प्रेम यस्य च ॥ यतोऽखण्डं हृदि भवेत्तस्यैव स्मरणं सदा । सङ्कल्पोऽप्यन्यविषयो नोदियाच्च कदाचन ॥ स्नेहस्य परिपूर्णस्य लक्षणं ह्येतदेव हि । यत्र क्वचान्यसङ्कल्पो न्यूनता तत्र तावती ॥

શબ્દની નિષ્પત્તિ 'ભજ' ધાતુને 'ક્તિન્' પ્રત્યય લગાડવાથી થઇ છે. 'ભજ' ધાતુનો અર્થ સેવા અને 'ક્તિન્' પ્રત્યયનો અર્થ પ્રેમ થાય છે. અર્થાત્ સ્નેહપૂર્વક પરમાત્માની સેવા કરવી તેનું નામ છે ભક્તિ.

સ્કન્દપુરાણની **દષ્ટિએ**:- ગાઢ સ્નેહથી પરબ્રહ્મની સેવા કરવી તેને ભક્તિ કહે છે.

ભાગવત સુબોધિની વ્યાખ્યામાં :- વલ્લભાચાર્ય મહાપ્રભુજી પણ 'ભજ ધાતુનો અર્થ સેવા ને પ્રત્યયનો અર્થ પ્રેમ' એ પ્રકારે વર્ણવે છે.

તત્ત્વદીપ નિબંધગ્રંથમાં :- 'મહાત્મ્ય જ્ઞાને સહિત ને સર્વથી અધિક સુદઢ સ્નેહથી જ આત્યંતિક મુક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. અન્ય સાધનથી નહિ.

શ્રી હરિવાક્યસુધાસિંધુ ગ્રંથમાં ભક્તિમાન ભક્તની સ્થિતિ:-શ્રીહરિ કહે છે જે પુરુષના હૃદયમાં શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્માને વિષે જ ગાઢ અનુરાગ ઉત્પન્ન થાય તેને જ બુદ્ધિમાન પુરુષોએ સ્નેહ કહ્યો છે. એ પ્રકારનો ગાઢ સ્નેહ થવાથી તેના હૃદયમાં ક્યારેય પરમાત્મા સિવાય ઇતર માયામય પદાર્થમાત્રનો સંકલ્પ પણ ઉદય થતો નથી. અને જો સંકલ્પ થાય તો તેના સ્નેહમાં ન્યૂનતા જાણવી. પરમાત્માના સ્વરૂપમાં સ્નેહ ધરાવતા ભક્તને ક્યારેય કોઇ પદાર્થનો ઘાટ થતો નથી. દેશકાળાદિના વિષમપણામાં કયારેક पूर्णस्नेहवतां क्विप नान्यसङ्कल्पसम्भवः । देशकालादिवैषम्ये स चेत्स्यात्तद्वयथा भवेत् ॥ स्वादुभोक्तुर्यथा पुंसो भोज्यान्ने केनचित्क्वचित् । धूलिकर्करिनक्षेपे कृते यादृग्व्यथा भवेत् ॥ तादृश्येव भवेत्तस्य सित तिस्मिन् व्यथा ध्रुवम्''। इति हिरवाक्यसुधासिन्थौ ॥

एवं परमस्नेहेन भगवन्तं भजमानस्य भक्तस्य प्रतिदिनमत्यर्थं भगवित प्रेमा विवर्धते भगविद्तरवस्तुन्यरुचिश्च स्यात् । अतस्तदीयबाह्यान्तरवृत्तयश्च विषयाद्यासक्ता न भवेयुः । तदेतदुक्तं भिक्तरहस्यज्ञैः परमभागवतै-रेकान्तिकैर्वेष्णवैर्भक्तसन्जीविन्याम्- ''भगवन्तं प्रतिदिनं सेवमानस्य तस्य च।प्रेमा विवर्धतेऽत्यर्थं स च विध्नैर्न हन्यते ॥यथा प्रवाहो गङ्गाया अन्तरायान् गिरीनिष । विभिद्यावगणय्याशु समुद्रमिभयाति हि ॥ तथा प्रेमास्य भक्तस्य देशकालिक्रयामुखान् ।विध्नान् महत उल्लड्घ्य कृष्णमेव प्रपद्यते ॥आन्तराणां

જો ઘાટ થઇ જાય તો તેને કોઇ સ્વાદુ ભોજનના પાત્રમાં ધૂળ કે કાંકરા નાખે ને જેવું વસમું લાગે તેવું વસમું ભક્તને લાગે છે.'

આ પ્રકારે પરમ સ્નેહથી પરમાત્માનું ભજનસ્મરણ કરનાર ભક્તના હૃદયમાં પ્રતિદિન અત્યંત પ્રેમ વૃદ્ધિ પામે છે. ઇતર પદાર્થોમાં વૈરાગ્ય જન્મે છે. તે ભક્તની બાહ્ય ને આંતરવૃત્તિ કયારેય વિષયોમાં આસક્ત થતી નથી.

ભક્તસંજીવની ટીકા ગ્રંથમાં :- ભગવાનની સ્નેહથી સેવા કરનાર ભક્તને અતિશય સ્નેહ વૃદ્ધિ પામે છે. એ સ્નેહ કોઇનો પાછો હઠાવ્યો હઠતો નથી. ગંગા નદીનો સ્નેહ જેમ મોટા પર્વતને તોડી સ્વપતિ સિંધુને મળે છે, તેમ તે ભક્તનો સ્નેહ વિષમ દેશકાળને ઓળંગી ભગવાનના સ્વરૂપમાં મળે છે. વિષયાસક્ત જીવોને જેમ સહજ વિષયોમાં આસક્તિ તેમ ભક્તની ઇન્દ્રિય અને અંતઃકરણની વૃત્તિઓ શ્રીકૃષ્ણના સ્વરૂપમાં સહજ સ્વાભાવિક વર્તે છે. તેથી તે કોઇ પદાર્થોમાં આસક્ત થતો નથી.

સુધાસિંધુગ્રંથમાં શ્રીહરિ કહે છે :- શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્માના સ્વરૂપમાં જે સ્નેહ થાય છે તે મોક્ષના સાધનરૂપ છે. તે સિવાય બીજા પદાર્થીમાં સ્નેહ થાય તે માયામય છે. તેથી ભગવાન સિવાય અન્ય પદાર્થને

च बाह्यानां करणानां तु सर्वज्ञः । स्वभावाद्वत्तयः कृष्णे तस्य स्युर्विषयेष्विव॥ साक्षात्कृष्णे भगवित प्राप्तस्नेहभरस्स तु । नानुरक्तो भवेत्क्रपि तं विनान्यत्र वस्तुनि'' इति । किञ्च सुधासिन्धौ च – ''यः श्रीकृष्णे भवेत्स्नेहस्स तु मोक्षेकसाधनम् । यस्तु स्नेहोऽन्यत्र हरेस्सा मायेत्यवगम्यताम् ॥ मायिकत्त्वेन तुच्छत्त्वं ज्ञात्वा तिदतरस्य तु । एवं पञ्चापि विषयाः काम्याः कार्ष्णा न चेतरे॥ तत्कामनायां भक्तत्वे भवित महती क्षति''रिति । यद्यपि भगवद्धक्ताः सकामा निष्कामाश्च व्यविद्वयन्ते, तत्राद्यास्तु धर्मार्थकाममोक्षरूपस्वाभिलिषतप्राप्तये भगवन्तं भजमाना अपरे । निष्कामस्तु भगवत्सेवनमन्तरा चतुर्विधां भगवता दीयमानामिप मुक्तिं तत्सेवान्तरायत्त्वान्मनसापि न गृह्णित स तु परः । तदुक्तं श्रीमद्भगवद्गीतायां भगवता स्वयमेव–

भा० ''चतुर्विधा भजन्ते मां जनाः सुकृतिनोऽर्जुन ! । आर्तो

માયામય ને તુચ્છ જાણી ભગવદ્સંબંધી જ પંચવિષયની ઇચ્છા રાખવી. તે વિના માયિક વિષયોની નહિ.

**ાં પ્રકારના ભક્ત :-** સકામ અને નિષ્કામ એમ બે પ્રકારના ભક્તો છે. સકામભક્ત :- સકામભક્ત ધર્મ, અર્થ, કામ અને મોક્ષ રૂપ ચાર પુરુષાર્થની પ્રાપ્તિ માટે પરમાત્માની ભક્તિ કરે છે.

નિષ્કામભક્ત :- નિષ્કામભક્ત ભગવદ્ સેવા વિના ચાર પ્રકારની મુક્તિ સ્વયં પરમાત્મા અર્પે છતાં ઇચ્છતા નથી.

શ્રીમદ્ભગવદ્ ગીતાનું પ્રમાણ :- શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્મા કહે હે અર્જુન! આર્ત, જીજ્ઞાસુ, અર્થાર્થી ને જ્ઞાની આ ચાર પ્રકારના ભક્તો મારી ભક્તિ કરે છે. તેમાં જ્ઞાની ભક્ત મારા સ્વરૂપમાં અખંડ જોડાયેલ છે. મારે વિષે જ અનન્ય ભક્તિમાન છે. જ્ઞાની ભક્તને હું અત્યંતપ્રિય છું. જ્ઞાની ભક્ત પણ મને અતિશય પ્રિય છે. પ્રથમના ત્રણ ભક્તો ઉદાર છે. જ્ઞાની ભક્ત મારો આત્મા છે. કારણ મનને વશ કરનાર જ્ઞાની ભક્ત સર્વોત્તમ ગતિરૂપ એક મારો જ આશરો કરનાર છે.

ઉદાર ભક્તો :- પૂર્વે કહેલા ત્રણ પ્રકારના ભક્તો મારી જ

जिज्ञासुरर्थार्थी ज्ञानी च भरतर्षभ ! ॥ तेषां ज्ञानी नित्ययुक्त एकभक्तिर्विशिष्यते। प्रियो हि ज्ञानिनोऽत्यर्थमहं स च मम प्रियः ॥ उदाराः सर्व एवैते ज्ञानी त्वात्मैव मे मतम् । आस्थितस्स हि युक्तात्मा मामेवानुक्तमां गतिम्'' इति । सर्व एते पूर्वोक्ता मामेवोपासते इति उदारावदान्याः, ये मत्तो यित्किञ्चिद्वह्लन्ति ते हि मम सर्वस्वदायिनः । यावत्स्वाभिलिषतप्राप्ति मां सेवमानाः, अतः सकामाः। ज्ञानी त्वात्मैव मे मतम् – तदाधीनस्थितिरहमिति मन्ये । कृत एवं ? यतोऽयमनुक्तमां गतिं मामेवास्थितो, न त्वन्यत्, अतो ज्ञानी विशेषः । कृत ? नित्ययुक्तः, एकभक्तिश्च- एकस्मिन्मय्येव भक्तिर्यस्य, न तु सकामादिवत्स्वाभिलिषते । अतो ममात्मैव सः । तस्याहमत्यन्तिम्प्रयः, स च ममात्यन्तिम्प्रयः ।

श्रुतिश्च ''नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन ।

ઉપાસના કરે છે પરંતુ કંઇક મેળવવાની ઇચ્છાથી કરે છે. પોતાનો મન મનોરથ સફળ થાય ત્યાં સુધી જ કરે છે માટે તે ઉદાર ભક્ત કહેવાય છે. સકામ ભક્ત કહેવાય છે.

ભગવાનનો આત્મા :- જ્ઞાની ભક્ત મારો આત્મા છે. મારી સ્થિતિ તેને આધિન છે. કારણ એ જ્ઞાની ભક્ત સર્વોત્તમ ગતિસ્વરૂપ મારો જ અશ્રય કરનાર છે. એથી એ સર્વથી શ્રેષ્ઠ છે. સર્વદા મારા સ્વરૂપમાં જ જોડાયેલ છે. મારે વિષેજ ભક્તિમાન છે. સકામભક્તની પેઠે અન્ય અભિલષિત વિષયોમાં આસક્ત થતો નથી. માટે જ્ઞાની મારો આત્મા છે. એ મને અને હું તેને અત્યંત પ્રિય છું.

શ્રુતિનું પ્રમાણ :- ઊપનિષદ્ ઉદ્ઘોષ કરે છે, પરમાત્મા કેવળ પ્રવચન, શાસ્ત્ર અધ્યયન, બુદ્ધિબળ, બહુશાસ્ત્ર શ્રવણ વગેરે સાધનોથી પામી શકાતા નથી. એ પરમ પુરુષ પરમાત્મા જેની પ્રેમપાત્ર તરીકે વરણી કરે તે જ જીવાત્મા તેને પામી શકે છે. ભગવાન પણ તેવા જ ભક્તને પોતાનાં દિવ્ય સ્વરૂપનું દાન પ્રદાન કરે છે.

**તૃતીયસ્કંધમાં કપિલગીતાનું પ્રમાણ :-** નિર્ગુણ ભક્તિયોગ :-

यमेवैष वृण्ते तेन लभ्यस्तस्यैष आत्मा विवृण्ते तनुं स्वा'' मिति । उक्तश्च श्रीमद्भागवते तृतीयस्कन्धे भगवता कपिलदेवेन-

> भा० ''मद्गुणश्रुतिमात्रेण मयि सर्वगुहाशये । मनोगतिरविच्छिन्ना यथा गंङ्गाम्भसोऽम्बुधौ ॥ लक्षणं भक्तियोगस्य निर्गुणस्य ह्युदाहृतम् । अहैत्क्यव्यवहिता या भक्तिः प्रूषोत्तमे ॥ सालोक्यसाष्टिसामीप्यसारूप्यैकत्त्वमप्युत । दीयमानं न गृहणन्ति विना मत्सेवनं जनाः ॥ स एव भक्तियोगाख्य आत्यन्तिक उदाहृत:। येनातिव्रज्य त्रिगुणं मद्भावायोपपद्यत''।। इति ।

सर्वगृहाशये - सर्वान्तर्यामिणि प्रत्यक्षे मयि । अहैतुकी

ભગવાન કપિલજી કહે, હે માતા ! મારા ગુણોના શ્રવણ માત્રથી સર્વ પ્રાણીઓના અંતર ગુહામાં બિરાજતા ભગવતુ સ્વરૂપમાં સમુદ્ર તરફ વહેતા ગંગા નદીના પ્રવાહની જેમ પ્રેમી ભક્તના હૃદયમાં નિષ્કામ ભક્તિ પ્રગટે છે તે જ નિર્ગુણ ભક્તિયોગનું લક્ષણ છે.

ચારપ્રકારની મૂક્તિ: નિષ્કામ ભક્ત સેવા વિના ચાર પ્રકારની જે સાલોક્ય -અર્થાતુ ભગવાન સાથે સેવામાં રહેવું,

સાર્ષ્ટિ -અર્થાતુ ભગવાન સરખા ઐશ્વર્ય પામવા,

અર્થાતુ ભગવાન સમીપે રહેવું, સામીપ્ય -

અર્થાતુ ભગવાન જેવું રૂપ પામવું, સારુપ્ય -

અર્થાત્ પરમાત્મામય બનવું, એક્ત્વ -

વગેરે વિવિધ પ્રકારની મુક્તિને પણ ઇચ્છતા નથી એને આત્યંતિક ભક્તિયોગ કહે છે. એ ભક્તિયોગથી ત્રિગુણાતીત બની મારા ભાવને પામે છે.

એકરૂપતાનો અર્થ: - સર્વાન્તર્યામિ સ્વરૂપે પ્રગટ બિરાજતા મારા સ્વરૂપમાં ફલાનુસંધાન રહિત ને નિર્વિઘ્ન ગાઢ સ્નેહથી ભગવદ્ આકાર

फलानुसन्धानशून्या निष्कामा इति यावत्, व्यवहितं - व्यवधानं विघ्नमिति यावत्, तद्रहिता । एकत्त्वश्च - भगवित गाढस्नेहेन तदाकारतापत्तिर्न तु जले जलवत् । मद्भावाय - गुणातीतत्त्वाय ।

किञ्च भक्तजीवातौ - ''लोकेऽस्ति द्विविधं वस्तु रमणीयं तथेतरत् । तत्रास्य रमणीयं यदुःखरूपं भवेद्धि तत् ॥ अरम्येषुपदार्थेषुक्षपि किञ्चित्सुखं भवेत् । रम्येषु तु महद्दुःखं भवेत्कृष्णानुरागिणः ॥ विषपङ्कायते तस्य मलयागुरुचन्दनम् । सर्पायन्ते पुष्पहारा भूषणं दूषणायते ॥ रुचिराः कौसुमाः शय्या दीप्तपावकसन्निभाः । भवन्ति तस्य चन्द्रोऽपि

भक्तस्य तपनायते ॥ रुचिरं मन्दिरं तस्य घोरारण्यायते नवम् । सुगन्धितः शीतलोवायुर्वावज्वालायते भृशम् ॥ भारायते सूक्ष्मवस्त्रं स्वजनश्च वृकायते । रूपं कुष्टायते तस्य स्वादु भोज्यं विषायते ॥ मनोज्ञं गायनं तस्य

પ્રાપ્તિનું નામ એકત્વ મુક્તિ જાણવી. જળમાં જળ મળે તેવી એકતા નહિ. પરંતુ કીટભ્રમર ન્યાયથી એકતા જાણવી.

ભક્તજીવાતુગુંથમાં ભક્તની સ્થિતિ :- આ લોકમાં બે પ્રકારની વસ્તુ છે. એક રમણીય ને બીજી અરમણીય. રમણીય વસ્તુ ભક્તને દુઃખરૂપ ભાસે છે. અરમણીય પદાથો સુખરૂપ ભાસે છે. ભક્તને મલયાગર ચંદન કાદવ સમાન ભાસે. પુષ્પમાળા સર્પ સમાન અનુભવે. શીતળ ચંદ્રમા પણ અગ્નિ સરખો અનુભવે. સુંદર હવેલીઓ ઘોર અરણ્ય સમાન માને. ઝીણાં અંબર ભારરૂપ ભાસે. સ્વજનો વરૂ જેવા જણાય, રમણીય રૂપ કોઢ સમાન અનુભવે. સ્વાદુ ભોજન વિષ સમાન ભાસે. મધુર મનોહર ગાયન તીખાં બાણ જેવું અનુભવે. દેવ જેવી નારી રાક્ષસણી લાગે.

આ પ્રકારે વિતરાગી ભક્તનો સ્નેહ બાહ્ય ચિહ્નોથી અનુમાન થાય છે. તેના અંતરમાં ને બહાર એક જ શ્રીકૃષ્ણનું સ્મરણ રહ્યા કરે છે.

ક્યારેક ભક્તના અંતરમાં ભગવાન સ્ફુરે ત્યારે તે દિવ્ય દર્શન થતાં હાસ્ય કરે. ક્યારેક વિરહમાં દુઃખ અનુભવે. ક્યારેક આનંદથી નાચી ઉઠે. ક્યારેક પ્રભુ સાથે વાર્તાલાપ કરે. ક્યારેક સાષ્ટાંગ પ્રણામ કરે. કયારેક મૌન तीक्ष्णबाणायते तथा । राक्षसीव भवत्येव नारी देवाङ्गनोपमा ॥ स्नेहोऽनुमेयो भक्तस्य चिह्नेरेतैर्विरागिणः । कृष्ण एव स्फुरत्येकस्तस्यान्तश्च बहिस्सदा ॥ सहसा स्फुरितं स्नेहात्तं दृष्ट्वा हसित क्षचित् । क्षचिद्व्रजन्तमालोक्य विरहादिव रोदिति ॥ आनन्दान्नृत्यित क्षपि क्षपि सम्भाषतेऽमुना । साष्टाङ्गं वन्दते क्षपि क्षचित्तूष्णीं च तिष्ठति ॥ अपराधान् क्षमस्वेति क्षपि प्रार्थयते हिरम् । स्नेहेन विवशः क्षपि स च गायित निस्त्रपः ॥ हरे ! नारायण ! स्वामिन् ! कृष्ण ! गोविन्द ! माधव ! इत्याद्याः कीर्तयत्युच्चैरिभधाः क्षपि सत्पतेः'' ॥ इत्यादिबहिवधैश्चिह्नैस्स उपलक्षित इति ।

किञ्च सुधासिन्धौ- ''मया त्वेकान्तिकत्त्वेन भाव्यमस्ति हरेरतः । अखण्डं चिन्तनं तस्य कर्तव्यं तस्य साधनम् ॥ धर्म एव च कृष्णस्य सर्वदास्त्यतिवल्लभः । यतस्तदर्थमेवासौ जायतेऽत्र युगे युगे ॥ तद्द्रहश्च

બેસે. કયારેક અપરાધોની ક્ષમા માગે. કયારેક નિર્લજ્જ બની સ્નેહવિવશથી ગાન કરે ને હે નારાયણ! હે નારાયણ! હે કૃષ્ણ! હે ગોવિંદ! હે માધવ! વગેરે નામોનું ઉચ્ચારણ કરે.

આ પ્રકારના બહુ ચિહ્નોથી ભક્તની ઓળખ થાય છે.

સુધાસિંધુગ્રંથમાં ભક્તની મનોવૃત્તિ :- શ્રીહરિ કહે, 'ભક્ત એમ વિચારે કે મારે એકાંતિક સ્થિતિને પામવું છે માટે પરમાત્માનું અખંડસ્મરણ રૂપ સાધન કરવું. પરમાત્માને ધર્મ અતિશય વહાલો છે. એના રક્ષણ માટે તો એ યુગયુગને વિષે અવતાર ધારણ કરે છે. અધર્મનો વિનાશ કરે છે. મારા મનની વૃત્તિ કામક્રોધાદિ વિષય તરફ આકર્ષિત થશે તો તેટલો ભગવદ્ ચિંતનમાં વિક્ષેપ થશે. એ હેતુથી પરમાત્મા સિવાય અન્ય સ્ત્રીઆદિ વિષયમાં વૃત્તિ ન જાય એ પ્રકારે નિત્ય વર્તવું.

ચિત્ત શાંતિનો ઉપાચ :- શ્રીમદ્ભાગવત ગ્રંથમાં બ્રહ્માજી નારદ પ્રત્યે કહે છે, મારી વાણી કયારેય મિથ્યા માર્ગે વ્યાપાર કરતી નથી. મારા મનની ને ઇન્દ્રિયોની ગતિ પણ મિથ્યા માર્ગ પર ચાલતી નથી. કારણ અતિ ઉત્કંઠાથી ભરપુર મારા હૃદયમાં પ્રભુને ધાર્યા છે. એથી પ્રશાંત ઇન્દ્રિયોને

निहन्त्येव स ह्यधर्मिरपुः प्रभुः । अतो धर्मे मया स्थेयं भेत्तव्यं चाघकर्मणः । कामक्रोधादिषु च मे यदि वृत्तिर्गमिष्यित । विक्षेपो भविता तर्हि तावान्वै कृष्णचिन्तने ॥ अतः कृष्णं विनान्यत्र यथावृत्तिः क्षचिन्मम । नैव यायात्तथा नित्यं मयावृयं तदात्मना'' ॥ इति ॥

तथा चोक्तं श्रीमद्भागवते द्वि.स्कं. ब्रह्मणा नारदं प्रति- ''न भारती मेऽङ्ग मृषोपलक्ष्यते न वै क्वचिन्मे मनसो मृषा गतिः । न मे हृषीकाणि पतन्त्यसत्पथे यन्मे हृदौत्कण्ठ्यवता धृतो हिरि'' रिति । ''ऋषे ! विदन्ति मुनयः प्रशान्तात्मेन्द्रियाशयाः । यदा तदैवासत्तर्केस्तिरोधीयेत् विप्लुत'' मिति च ।

तत्रैवैकादशे च जनकं प्रति हरियोगीन्द्रवचनम्- ''त्रिभुवनविभव-हेतवेऽप्यकुण्ठस्मृति-रजितात्मसुरादिभिविमृग्यात् । न चलति भगवत्पदारविन्दाल्लवनिमिषार्धमपि स वैष्णवाग्रण्यः ॥ भगवत

અંતઃકરણવાળા મહા પુરુષો પરમાત્માને જાણે છે ત્યારે અસત્ તર્કોથી વિક્ષેપ પામેલું ચિત્ત શાંત થાય છે.

ભક્તોમાં પ્રધાન ભક્ત :- એકાદશ સ્કન્ધમાં નવ યોગેશ્વરો રાજા જનક પ્રત્યે કહે છે... 'દેવતાઓ પણ જેના ચરણકમળને શોધે છે એવા પરમાત્માના સ્વરૂપમાંથી મહાપુરુષો ત્રિભુવનની સંપત્તિ મળે છતાં લેશમાત્ર ચલાયમાન થતા નથી. એવા ભક્તો વૈષ્ણવોમાં અગ્રેસર છે. પરમાત્માના નખમણીચંદ્રિકાના શીતળ શાંત કિરણોથી ભક્તના હૃદયનો તાપ વિનષ્ટ થાય છે. શીતળ શાંત ચંદ્રના કિરણોથી આચ્છાદિત ધરતીમાં સૂર્યનો તાપ પ્રવેશી ન શકે તેમ તે તાપ ક્યારેય ઉદિત થતો નથી. સર્વ પાપતાપને શમાવનારા ભગવાન તે ભક્તની ભક્તિને વશ બની ક્યારેય તેમના હૃદયને છોડી શક્તા નથી. કારણ ભક્તના પ્રેમબંધનથી તે બંધાયા છે. આ પ્રકારની સ્થિતિવાળા ભક્તો ભાગવતપ્રધાન છે.

એકાંતિક ભક્ત :- ગરુડ પુરાણમાં બ્રહ્માજી પ્રત્યે શિવજી કહે છે 'સર્વત્ર ગતિ કરનારા ને સર્વપ્રાણીના હૃદયમાં ભસ્મ, મસ્તક પર જટા ને કંઠમાં રુદ્રાક્ષ ધારણ કરવી એમારું પરમાત્માને આરાધન કરવાનું વ્રત છે. સર્વ નિયન્તા

उरुविक्रमाङ्ग्रिशाखानखमणिचन्द्रिकया निरस्ततापे । हृदि कथमुपसीदतां पुनस्स प्रभवति चन्द्र इवोदितेऽर्कतापः ।। विसृजित हृदयं न यस्य साक्षाद्धरिरवशाभिहितोप्यघौघनाशः । प्रणयरशनया धृताङ्ग्रिपदाः स भवति भागवतप्रधान उक्त'' इति ॥

तथा गारुडे ब्रह्माणं प्रति शिववाक्यम्- ''अहं ध्यायामि तं विष्णुं परमात्मनमीश्वरम्। सर्वगं सर्वदं सर्वं सर्वप्राणिहृदि स्थितम्।। भस्मोद्धूलितदेहस्तु जटारुद्राक्षमण्डितः। विष्णोराराधनार्थं मे व्रतमेतित्पतामहे'ित ॥ ''एकान्तेन सदा विष्णौ यस्माद्देवे परायणाः। तस्मादेकान्तिनः प्रोक्तास्तद्भावाक्रान्तचेतस'' इति च।

श्रीमद्भागवतेऽष्टमस्कन्धे गजेन्द्रोक्तौ- ''एकान्तिनो यस्य न कञ्चनार्थं वाञ्छन्ति ये वै भगवत्प्रपन्नाः । अत्यद्भुतं तच्चरितं सुमङ्गलं गायन्त आनन्दसमुद्रमग्ना'' इति ॥

પરમાત્માને વિષે ભક્તિથી જોડાયેલા ભક્તો એકાંતિકભક્તો કહેવાય છે.'

શ્રીમદ્ભાગવતના અષ્ટમ સ્કંધમાં ગજેન્દ્રમોક્ષ કથામાં કહ્યું છે, 'શ્રીહરિને વિષે શરણાગત ભક્તો અન્ય પદાર્થની ઇચ્છા રાખતા નથી. હરહંમેશ આનંદમગ્ન બની પ્રભુનાં ચરિત્રોનું ગાન કરે છે.

આ પ્રકારે ભક્તિને જ એકાતિકધર્મ, ભક્તિ, સાત્વતધર્મ, એકાંતધર્મ, ભાગવતધર્મ, જ્ઞાનયોગ વગેરે વિવિધ શબ્દોથી વર્ણવી છે. સર્વેનો અર્થ એકજ છે.

ધર્મોપદેશ ગ્રંથમાં કહ્યું છે :- એકાંતિક ધર્મથીજ આત્યંતિક મુક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. માત્ર નિવૃત્તિ કે પ્રવૃત્તિ ધર્મથી નહિ. એકાંતિકધર્મના સ્વરૂપને વિદ્વાનો પણ જાણી શક્તા નથી.

એકાંતિકઘર્મ: - ઇન્દ્રિયો ને અંતઃકરણની વૃત્તિ એક પરમાત્માના સ્વરૂપમાં જ સ્થિર રહે તેમજ વૈદિક પ્રવૃત્તિ કે નિવૃત્તિધર્મનું નિષ્કામભાવે જ્ઞાનવૈરાગ્ય યુક્ત પાલન કરે એને આત્યંતિક મુક્તિના સાધનરૂપ એકાંતિક ધર્મ કહ્યો છે.

एवं भक्तिरेवैकान्तधर्मशब्देनोक्ता। भक्तिः, सात्त्वतधर्म, एकान्तधर्मो, भागवतधर्मो, ज्ञानयोग, इति पर्यायशब्दाः। तहुक्तं धर्मोपदेशे- ''एकान्तेनैव धर्मेण मुक्तिरात्यन्तिकी मता। न केवलं निवृत्तेन धर्मेणापीतरेण वा। स्वरूपं तस्य धर्मस्य कथ्यते ह्यधुना स्फुटम्। विद्वद्भिरिप दुर्जेयं विना हरिसमाश्रयम्। आन्तराणाञ्च बाह्यानां करणानां स्वभावतः । नैरन्तर्येण सक्तास्स्युर्विष्णाविखलवृत्तयः।। ततः पुमान् प्रवृत्तं वा निवृत्तं कर्म वैदिकम्। कुर्यादिहंसं निष्कामं ज्ञानवैराग्ययुक् तु यत्।। स एवैकान्त इत्युक्तौ धर्मो निःश्रेयसप्रदः। तद्वन्तः पुरुषा ये ते प्रोक्ता एकान्तिका बुधै'' रिति।

श्रीमद्भागवते तृ.स्कं. - देवहूर्ति प्रति कपिलदेवश्चाह- ''देवानां गुणिलङ्गानामानुश्रविककर्मणाम् । सत्त्व एवैकमनसो वृत्तिस्स्वाभाविकी तु या ॥ अनिमित्ता भागवती भिक्तिस्सिद्धेर्गरीयसी । जरयत्याशु या कोशं निगीर्णमनलो यथे'' ति ।

અષ્ટસિદ્ધિથી પણ સર્વોત્તમ પદાર્થ: શ્રીમદ્ભાગવતના તૃતીય સ્કંધમાં કપિલ ભગવાન માતા દેવહૃતિ પ્રત્યે કહે છે: શબ્દાદિ વિષયોને જણાવનાર શ્રોત્રાદિ પંચ જ્ઞાનેન્દ્રિયો ને વૈદિક કર્મનુષ્ઠાન કરાવતી પંચ કર્મેન્દ્રિયોની વૃત્તિ એક પરમાત્મા સ્વરૂપમાં જ ભાવથી જોડાય એ ભક્તિનું સ્વરૂપ છે. આ પ્રકારની ભક્તિ અણિમાદિ અષ્ટસિદ્ધિ કરતાં પણ સર્વોત્તમ છે. અગ્નિની પેઠે સમગ્ર અંતઃ કરણની વાસનાને ભસ્મસાત્ કરે છે. કર્મકોશનો વિનાશ કરે છે.

સાચું પૂજન :- મોક્ષધર્મમાં કહ્યું છે :- 'એકાંતિક પુરુષો પરમ પદને પામે છે એથી પરમાત્માને પ્રિય એકાંતિકધર્મ અતિ ઉત્તમ છે. એ ધર્મ તમે મારા માધ્યમથી ગ્રહણ કરો.' પરમાત્માએ બ્રહ્માજી પ્રત્યે આ પ્રકારે એકાંતિકધર્મને શ્રેષ્ઠ કહ્યો છે. સાત્વતધર્મ સર્વ લોકમાં વ્યાપીને રહ્યો છે. લોકસર્ગના સર્જક બ્રહ્માજીએ એ ધર્મથી જ શ્રીનારાયણનું પૂજન કર્યું છે.

ભાગવત ધર્મનો પ્રભાવ :- શ્રીમદ્ભાગવતના એકાદશ સ્કન્ધમાં કહ્યું છે 'અજ્ઞાની લોકો માટે પણ આત્મપ્રાપ્તિ કરવા ભગવાને જે

26

मोक्षधर्मे च- ''एकान्तिनस्तु पुरुषा गच्छन्ति परमं पदम् । नूनमेकान्तधर्मोऽयं श्रेष्ठो नारायणप्रिय'' इति ॥

''धर्मञ्च मत्तो गृहणीष्व सात्त्वतं नाम नामत'' इत्यत्रैव भगवान् बाह्माणे प्रति- ''नूनमेकान्तधर्मोऽयं श्रेष्ठो नारायणप्रिय'' इति । ''ततो हि सात्त्वतो धर्मो व्याप्य लोकानवस्थितः । तेनैवाग्रेण धर्मेण ब्रह्मा लोकविसर्गकृत्॥ पूजयामास देवेशं हिरं नारायणं प्रभु'' मिति च ॥

श्रीमद्भागवते एकादश स्कंधे- ''ये वै भगवता प्रोक्ता उपाया ह्यात्मलब्धये । अञ्जः पुसामविदुषां विद्धि भागवतान् हि

तान् ॥ यानास्थाय नरो राजन्न प्रमाद्येत कर्हिचित् । धावन्निमील्य वा नेत्रे न पतेन्न स्खलेदिहे'' ति ।

तृतीय स्कन्धे कपिलदेववचनम्- ''ज्ञानयोगश्च मन्निष्ठो नैर्गुण्यो भिक्तलक्षणः । द्वयोरप्येक एवार्थो भगवच्छब्दलक्षण'' इति ।

જે ઉપાયો કહ્યા તેને ભાગવતધર્મ જાણવો. એ ધર્મનો આશ્રય કરીને કોઇ પુરુષ કયારેય પ્રમાદ કરતો નથી. નેત્રો બંધ કરીને દોડે છતાં ક્યારેય તેનું પતન થતું નથી.

તૃતીયસ્કન્ધમાં કપિલ ભગવાન કહે છે.. 'મારા સંબંધી જ્ઞાનયોગ ને નિર્ગુણ ભક્તિયોગ તે બંનેનું ફળ એકજ છે.' એથી પરમએકાંતિક, નિર્વાસનિક, નિષ્પાપ, બ્રહ્મરૂપ ને જીતેન્દ્રિય જ્ઞાનીભક્તની પરમાત્માના સ્વરૂપમાં ગાઢ પ્રીતિને ભક્તિ કહેવાય છે.

એજ રીતે ક્યારેક સાધનમાં પણ ભક્તિ શબ્દનો પ્રયોગ જોવા મળે છે. એ ભક્તિ નવ પ્રકારની છે.

- ૧- શ્રવણભક્તિ :- સ્વધર્મનિષ્ઠ ભગવદ્ ભક્તોના મુખે પરમાત્માના ને ભક્તોનાં દિવ્ય જન્મકર્મનાં કથા ચરિત્રોનું શ્રવણ કરવું.
- **૨– કીર્તન ભક્તિ :–** ભગવાનને ભક્તોનાં ચરિત્રોનું ભાવથી ગુણગાન કરવું.
- 3- સ્મરણભક્તિ: વૃંદાવનચંદ્ર શ્રી ભગવાનના નામ ગુણ ને ચરિત્રોનું ચિંતવન કરવું. તેના મંત્રનો જાપ કરવો. તેમના ધામને પાર્ષદોના નામનું

ईदृक्परमैकान्तिकस्य निरस्तसमस्तवासनस्य निर्दग्धाशेषकल्मषस्य देहत्रयविलक्षणं निजात्मानं ब्रह्मरूपत्त्वेन विभाव्यमानस्य जितेन्द्रियस्य स्वधर्मनिष्ठस्य देहदैहिकशब्दादिपञ्चविषयभोगै-हिकामुष्मिकवैभवेषु जातात्यन्तनिर्वेदस्य ज्ञानिनो भगवित्रष्ठस्य निष्कामभक्तस्य परमेश्वरे पूर्वोक्तप्रकारेण गाढा या प्रीतिः सा भक्तिरित्यर्थः ।

क्वचित्तत्साधनेऽपि भक्तिशब्दो व्यपदिश्यते यथा- ''श्रवणं कीर्तनं विष्णोः स्मरणं पादसेवनम् । अर्चनं वन्दनं दास्यं सख्यमात्मनिवेदनम् ॥ इति पुंसार्पिता विष्णौ भक्तिश्चेन्नवलक्षणे'' ति ।

तत्र श्रवणं नाम- स्वधर्मस्थ भगवद्भक्तमुखाच्छ्रीकृष्णजन्मकर्मणां तद्भक्तानां च जन्मकर्मणां सदा श्रवणम् । कीर्तनं तु- राधिकाभर्तुस्तज्जनानाञ्च चरित्राणां कथनम्, तत्सम्बन्धिग्रन्थानां पठनं पाठनं च ।

स्मरणं नाम- वृन्दावनेन्दोर्भगवतो नामगुणचरित्ररूपाणांचिन्तनं

સ્મરણ કરવું.

- ૪- પાદસેવનભક્તિ :- પ્રગટ પ્રભુના ચરણની ચંપી કરવી.
- u- અર્ચનભક્તિ :- સમય પ્રાપ્ત ઉપચાર દ્રવ્યથી પાંચ વખત પરમેશ્વરની પૂજા કરવી.
- **દ્દ- વંદનભક્તિ** :- ધૂળ કે કાદવકચરાની પણ ગણના કર્યા સિવાય પ્રભુના ચરણમાં સાષ્ટાંગ પ્રણામ કરવા.
- o- દાસ્થભક્તિ :- અભિમાનનો ત્યાગ કરી સમયે સમયે મહાપ્રભુની સેવા પરાયણ બનવું.
- c- સખાભક્તિ :- દ્રૌપદી, અર્જુન, ઉદ્ધવ વગેરે ભક્તોની પેઠે દેહ, પુત્ર પરિવાર, ધનથી પણ અધિક સ્નેહ શ્રીહરિના સ્વરૂપમાં રાખવો.
- ૯- આત્મિનિવેદનભક્તિ :- વિષયોનો ત્યાગ કરી દેહઇન્દ્રિયને અંતઃ કરણની વૃત્તિ તેમજ સ્વજનોને પરમાત્માના સ્વરૂપમાં આધિન કરવા. પોતાની રુચિનો સ્વભાવનો ત્યાગ કરી પરમાત્માની ઇચ્છાનુસાર રૂડી રીતે વર્તન કરવું.

तन्मनोर्जपश्च तद्धाम-तत्पार्षदादीनामनुस्मरणमि । पादसेवनं तु- प्रत्यक्षस्य सत्पतेर्भगवतः पादसंवाहनम् । अर्चनं नाम- यथामिलितोपचारैः पञ्चकालं भगवत्पूजनम् । वन्दनं तु- भगवतः पुरतोऽचिन्तितपांसुकर्दमादिके भूमितले दण्डवत्प्रणिपतनम् । दास्यं नाम- मानं विहाय यथाकालं दास इव भगवत्सेवातत्परत्त्वम् । सख्यं तु- द्रौपद्यर्जुनादिवद्धरौ देहस्त्रीपुत्रवित्ता-देरप्यधिकस्त्रैहः । आत्मिनवेदनं नाम- विषयत्यागपूर्वकं देहेन्द्रियान्तःकरण- स्वभावानां स्वजनानाञ्च भगवधीनत्त्वम्, स्वरुचिं त्यक्त्वा भगवद्यच्यनुसारेण तदाज्ञानुवर्तनं च ।

एवं नवविधसाधनरूपभक्त्या फलरूपा प्रेमलक्षणा भक्तिर्भवित । सा च केवलं सकलजननिश्श्रेयसहेतोर्धृतिदव्यमानुषाकृतेर्भगवतश-श्रीवासुदेवस्यतदेकान्तिकभक्तानां वा सङ्गेनोत्पद्यते न त्वन्यसाधनै: ।

तदुक्तं श्रीमद्भागवतैकादशस्कन्धे भगवता श्रीकृष्णोनोद्धवं प्रति-

ભક્તિની ઉત્પત્તિનો ઉપાય :- આ નવપ્રકારની સાધન-ભક્તિના અનુષ્ઠાનથી તેમના ફળસ્વરૂપે પ્રેમલક્ષણા ભક્તિ ઉત્પન્ન થાય છે. એ ભક્તિ સમગ્ર જનોના કલ્યાણને અર્થે નરનાટ્ય ધારણ કરેલા પરમાત્માના એકાંતિક ભક્તોના સંગથી જ પ્રગટ થાય છે. અન્ય સાધનથી નહિ.

ભગવાનને વશ કરવાનું સાધન સત્સંગ :- એકાદશ સ્કંધમાં શ્રીકૃષ્ણ ભગવાન ઉદ્ધવજી પ્રત્યે કહે છે 'યોગ, સાંખ્ય, ધર્મ, સ્વાધ્યાય, તપ, ત્યાગ, ઇષ્ટપૂર્તકર્મ, દાન, દક્ષિણા, વ્રત, યજ્ઞ, વેદ, તીર્થ, નિયમ કે યમ વગેરે અનેક સાધનો મને વશ કરી શક્તાં નથી. પરંતુ સર્વ આસક્તિનાં બંધનો તોડનાર સત્સંગથી હું વશ થાઉં છું.'

'સત્સંગથી જ દૈત્યો, યાતુધાનો, પક્ષીઓ, મૃગલાંઓ, ગન્ધર્વો અપ્સરાઓ, નાગદેવતા, સિદ્ધો, ચારણો, ગુદ્ધો અને વિદ્યાધરો, ચારેવર્ણના નરનારીઓ રાજસ તામસ પ્રકૃતિના હોવા છતાં તે તે યુગમાં મારી પરમ પદવીને પામ્યા છે.'

'ત્વષ્ટાપુત્ર વૃત્રાસુર અને કયાધુપુત્ર પ્રહ્લાદ, નારદના સંગથી મને

''न रोधयित मां योगो न सांख्यं धर्म एव च । न स्वाध्यायस्तपस्त्यागो नेष्ठापूर्तं न दक्षिणा ॥ व्रतानि यज्ञाश्क्रन्दांसि तिर्थानि नियमा यमाः । यथावरुन्धे सत्सङ्गः सर्वसङ्गापहो हि माम् ॥ सत्सङ्गेन हि दैतेया यातुधानाः खगा मृगाः । गन्धर्वाप्सरसो नागास्सिद्धाश्चारणगुह्यकाः ॥ विद्याधरा मनुष्येषु वैश्याश्शूद्रास्त्रियोऽन्त्यजाः । रजस्तमः प्रकृतयस्तिस्मन् युगेऽनघ ! ॥ बहवो मत्पदम्प्राप्तास्त्वाष्ट्रकायाधवादयः । वृषपर्वा बलिर्बाणो मयश्चाथ विभीषणः ॥ सुग्रीवो हनुमानृक्षो गजो गृधो विणक्पथः । व्याधः कुब्जा व्रजे गोप्यो यज्ञपत्त्यस्तथापरे ॥ ते नाधीतश्रुतिगणा नोपासीतमहत्तमाः । अव्रतातप्ततपसस्तत्सङ्गान्मामुपागताः ॥ सत्सङ्गलब्धया भक्त्या मिय मां य उपासिता । स वै मे दिशतं सिद्धरञ्जसा विन्दते पदम्'' ॥ इति ॥

सप्तमस्कन्धे च- ''देवोऽसुरो मनुष्यो वा यक्षो गन्धर्व एव च । भजन्मुकुन्दचरणं स्वस्तिमान् स्वाद्यथा वयम् ॥ नालं द्विजत्वं देवत्त्वमृषित्त्वं

પામ્યા છે.' વૃષપર્વા, બલિ, બાણાસુર, મયદાનવ, વિભીષણ, સુગ્રીવ, હનુમાન, જાંબુવાન, ગજેન્દ્ર, ગીધ, વિશક, તુલાધાર, વ્યાધ, કુબ્જા, વ્રજાંગના, ઋષિપત્ની વગેરે શ્રુતિશાસ્ત્ર ભણ્યા નહોતા, મહાપુરુષોને સેવ્યા નહોતા, વ્રત, જપ, તપ પણ કર્યાં ન હતાં, છતાં માત્ર સત્સંગથી જ મને પામ્યા છે.

એ હેતુથી સત્સંગ સાધનથી પ્રાપ્ત થયેલ ભક્તિના માધ્યમથી સાક્ષાત્કાર પામેલ મારું પદ સહેલાઇથી પામે છે.

સપ્તમસ્કંધમાં પ્રહ્યદ કહે છે :- હે બાલિમત્રો ! દેવ, અસુર, યક્ષ, ગન્ધર્વ વગેરે ગમે તે યોનિમાં જન્મેલા હોવા છતાં તેઓ જો મુકુંદ ભગવાનના ચરણની સેવા કરે તો અવશ્ય સુખી થાય છે.

'પરમાત્માને પ્રસન્ન કરવા માટે માત્ર વિપ્રત્વ, દેવત્વ, કે ઋષિત્વ પણ પુરતું નથી. બહુ જ્ઞાન પણ પર્યાપ્ત નથી. ભગવાન માત્ર વિશુદ્ધ ભક્તિથી જ પ્રસન્ન થાય છે.'

ગીતામાં ભગવાન કહે છે :- હું વેદ, તપ, દાન, પૂજા વગેરે સાધનોથી જેવો પ્રત્યક્ષ નયનગોચર થતો નથી તેવો અનન્યભક્તિથી થાવું वा सुरात्मजाः ! प्रीणनाय मुकुन्दस्य न वृत्तं न बहुज्ञता ॥ न दानं न तपो नेज्या न शौचं न व्रतानि च । प्रीयतेऽमलया भक्त्या हरिरन्यद्विडम्बनम्'' ॥ इत्यादि ।

गीतायां च-''नाहं वेदैर्न तपसा न दानेन न चेज्यया।शक्य एवंविधो द्रष्टुं दृष्टवानिस मां यथा ॥ भक्त्या त्वनन्यया शक्य अहमेवंविधोऽर्जुन !। ज्ञातुं द्रष्टुञ्च तत्त्वेन प्रवेष्टुञ्च परन्तपे'' इति ॥ १-१-२ ॥ नन्वेवम्भूतभक्ते: किं फलमित्यत आह-

# सूत्र. तत्संस्थस्यामृतत्त्वोपदेशात् ॥ १-१-३ ॥

भा० तस्मिन् परमेश्वरे संस्था सम्यक्स्थितर्गाढानुरागावस्थिति-र्भिक्तिरिति यावत् । सा यस्यास्तीति तत्संस्थः । एवम्भूतस्या मृतत्त्वोपदेशात् । तथा च श्रूयते- ''ब्रह्मसंस्थोऽमृतत्त्वमेती'' ति ।

છું. એકાંતિક ભક્તિથી જાણવા, નિહાળવા ને પ્રવેશવા શક્ય બનું છું. આ પ્રકારે ભક્તિનો અતિશય વિશેષ છે.

#### सूत्र - 3

સૂત્ર ભૂમિકા:- પૂર્વના સૂત્રમાં પ્રતિપાદન કરેલ ભક્તિની ફલપ્રાપ્તિ દર્શાવે છે શાંડિલ્યમહર્ષિ આ સુત્રમાં.

> सूत्र :- तत्संस्थस्यामृतत्त्वोपदेशात् ॥ १-१-३ ॥ पदच्छेद :- तत् संस्थस्य अमृतत्त्वस्य उपदेशात् ।

સૂત્રનો અર્થ: - પરમેશ્વરના સ્વરૂપમાં અનુરાગથી વર્તનાર ભક્તને અમૃતસ્વરૂપ મુક્તિનો ઉપદેશ કરવામાં આવ્યો છે.

ભાષ્યાનુવાદ :- ભક્તિનું ફળ :- પરમેશ્વરના સ્વરૂપમાં ગાઢ અનુરાગની સ્થિતિને પામેલા ભક્તને અમૃતસ્વરૂપા મુક્તિની પ્રાપ્તિ થાય છે.

શ્રુતિનું પ્રમાણ :- પરબ્રહ્મ સ્વરૂપમાં અવિચળરૂપે વર્તનાર અમૃતરૂપા મુક્તિ પ્રાપ્ત કરે છે. अयम्भाव:- राजा यथा प्रियतमाय पुत्राय स्ववैभवमिखलं ददाति, भगवान-पीत्थंभूताय भक्ताय स्वसेवापूर्वकमात्मीयमिखलमप्येश्वर्यं ददातीति । तदेतदुक्तं श्रीमद्भागवते किपलदेवेन- ''अथो विभूतिं मम मायाविसृष्टामैश्वर्य-मष्टाङ्गमनुप्रवृत्तम । श्रियं च ये न स्पृहयन्ति भागवर्तीं परस्य मे तेऽश्नुवते तु लोक'' इति । हरिवाक्यसुधासिन्धौ च- ''निष्कामभक्तानेतांस्तु स्वान्तिके रक्षति प्रभुः । सप्रेम तत्कृतां सेवां प्रीत्यैवाङ्गीकरोति हि ॥ अनिच्छद्भयोऽिप तेभ्योऽसौ महैश्वर्यंसुखानि च । दुर्लभानि सकामानां ददाति निजधामनि'' ॥ इति ॥ १-१-३ ॥

नन्वत्र संस्थाशब्देन तज्ज्ञानमुच्यते, न तु भक्तिरित्याशङ्कामनूद्य परिहरति-

**ટાજ્કુમારન્થાય :-** સુત્રનો અભિપ્રાય :- જેમ ચક્રવર્તિ સમ્રાટ મહારાજ પોતાના રાજકુમારને સમગ્ર વૈભવ પ્રદાન કરે, એ જ ન્યાયે ભગવાન પણ પોતામાં ગાઢ અનુરાગી ભક્તને સેવા ને ઐશ્વર્ય અર્પણ કરે છે.

શ્રીમદ્ભાગવતમાં કપિલ ભગવાન કહે છે, 'મારી માયા રચિત સમગ્ર વિભૂતિ, અષ્ટાંગ યોગ સાથે સમગ્ર અણિમાદિ ઐશ્વર્યો, તેમજ સમગ્ર ભુવનની લક્ષ્મીને પણ મારા એકાંતિક ભક્તો ઇચ્છતા નથી. છતાં તેઓ મારી ઇચ્છાથી મારા દિવ્ય લોકમાં સમગ્ર ઐશ્વર્યના ભોક્તા બને છે'.

હરિવાક્યસુધાસિંધુંગ્રંથમાં શ્રીહરિ કહે છે, 'ભગવાન નિષ્કામી ભક્તોને પોતાની સેવામાં સાથે રાખે છે. તેમણે કરેલી સેવાને પ્રેમપૂર્વક અંગીકાર કરે છે. સકામ ભક્તોને દુર્લભ ઐશ્વર્યો ને સુખ નિષ્કામીજનો ઇચ્છતા નથી. છતાં ભગવાન હઠથી પરાણે અર્પણ કરે છે.

એથી આત્યંતિકમુક્તિ - અર્થાત્ પરમાત્માની સેવા કરવારૂપ ફળની પ્રાપ્તિ 'ભક્તિ'ના માધ્યમથી જ થાય છે. શ્રુતિસ્મૃતિમાં તેનો ઉપદેશ કરેલો હોવાથી. ॥ ૧-૧-૩ ॥

भा० संस्थाशब्देन ज्ञानमुच्यते चेत्तर्हि द्विषतः कंसकेशिदुर्योधन-दन्तवऋशिश्-पालादीनामप्ययं श्रीकृष्णो भगवानिति ज्ञानमस्ति ।

न तु तेषां तस्मिन् संस्थाव्यवहारः, अतस्संस्थापदस्य न ज्ञानमात्रमर्थः, किन्तु भक्तिरेव । चिरकारिकोपाख्याने स्मर्यते च- ''विमृश्यते न कालेन पत्न्यास्संस्थाव्यतिक्रमः । सोऽब्रवीच्च भृशं तप्तो दुःखेनाश्रूण्यवर्तयत्'' इति॥ अत्र संस्थाव्यतिक्रमशब्देन भक्तिव्यतिक्रम एवोक्तः । ज्ञानस्य तत्राप्राकरणि-कक्त्वेनातदर्थक्त्वात् । अत एव लोके राजविषयकज्ञानस्यो-भयोस्तौल्येऽपि

# सूत्र - ४

સૂત્ર ભૂમિકા :- અક્ષેપ :- પૂર્વોક્તિ સૂત્રમાં 'સંસ્થા' શબ્દનો પ્રયોગ દર્શાવ્યો. એનો અહીં 'જ્ઞાન' થાય છે. પરંતુ ભક્તિ નહિ. તેના સમાધાનમાં આગળના સુત્રની પ્રવૃત્તિ કરે છે શ્રી શાંડિલ્યમહર્ષિ.

सूत्र:- ज्ञानमिति चेत्तद् द्विषतोऽपि ॥ १-१-४ ॥

पदच्छेद:- ज्ञानम् इति चेत् तत् द्विषतः अपि।

સૂત્રનો અર્થ: - સંસ્થા શબ્દનો જ્ઞાન એવો અર્થ કરવામાં આવે તો કંસશિશુપાલાદિકને પણ એ જ્ઞાન છે. (તેઓમાં) 'આ શ્રીકૃષ્ણ ભગવાન છે' તેવું જ્ઞાન તો હતું પણ ભક્તિ નહોતી તેથી 'સંસ્થા' એટલે 'જ્ઞાન' નહિ, પરંતુ 'ભક્તિ',

ભાષ્યાનુવાદ :- સંસ્થા શબ્દનો અર્થ :- સંસ્થા શબ્દથી 'જ્ઞાન' કહીએ તો દ્વેષ કરનારા કંસ, શિશુપાલ, દુર્યોધન આદિક પણ 'શ્રીકૃષ્ણમાં સંસ્થા છે' એવો વ્યવહાર કરવામાં આવતો નથી તે હેતુથી 'સંસ્થા' શબ્દનો અર્થ 'ભક્તિ' જ જાણવો. શ્રીકૃષ્ણમાં સંસ્થા એટલે કે તેમાં અનુરાગી એવો અર્થ ઘટન થાય.

ચિરકારી ઉપાખ્યાનમાં કહ્યું છે :- 'સમય પસાર થવા માત્રથી

राजानुरक्ताः प्रकृतयो राजसंस्था इत्युच्यन्ते न तु राजद्वेष्टारः ॥ १-१-४ ॥

ननु- तत्त्वतो ज्ञानं न द्विषतः । तदेव तु साधनम्, अत एव 'तमेव विदित्त्वातिमृत्युमेति'' ''तमेवं विद्वानमृत इह भवति'' ''ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति'' ''ब्रह्मविदाप्नोति परम्'' इत्यादिश्रुतीनां सङ्गतिरित्यत्राह-

# सूत्र. तया ज्ञानादीनामुपक्षयात् ॥ १-१-५ ॥

भा० सर्वत्र मुक्तिकारणत्त्वेनाभिहितानां ज्ञानवैराग्यादीनां साधनानाम् । तया भक्त्या निष्पादितया । उपक्षयात् उपशमात् । पृथक्फलारम्भानर्हत्त्वादिति भावः । साक्षान्मुक्तिकारणं भक्तिरेव । अयम्भावः – ज्ञानवैराग्यादयो यत्र

પત્નીનો સંસ્થા વ્યતિક્રમ થતો નથી.' અતિ સંતપ્ત મારા પિતા એ વચન બોલ્યા છતાં દુઃખથી તેઓ અશ્રુ સારતા હતા.'

અહીં સંસ્થા શબ્દનો અર્થ ભક્તિ થાય છે. પત્નીનો સંસ્થા વ્યતિક્રમ એટલે ભક્તિનો વ્યતિક્રમ. અહીં જ્ઞાનનું કોઇ પ્રકરણ નથી. એથી અહીં ભક્તિના ઉલ્લંઘનની વાત સ્પષ્ટ થાય છે. જ્ઞાનના ઉલ્લંઘનની નહિ.

લોકદેષ્ટાંતથી સંસ્થા શબ્દનો સ્પષ્ટ અર્થ :- જેમ લોકમાં રાજાના સ્નેહીઓ અને દ્વેષિઓને રાજાનું જ્ઞાન સરખું હોય છે. બંને 'આ રાજવી છે' એમ જાણે છે છતાં રાજવીને વિષે સ્નેહ ધરાવતી વ્યક્તિઓને જ 'રાજસંસ્થ' શબ્દથી સંબોધિત કરવામાં આવે છે. રાજદ્વેષિઓને રાજસંસ્થ કહેવામાં આવતું નથી. માટે સંસ્થ શબ્દ સ્નેહનો બોધ કરાવનારો છે, તેથી ભગવત્ સંસ્થ-સ્નેહીને અમૃતત્ત્વની પ્રાપ્તિ કહી છે.

એ હેતુથી રાજસંસ્થ એટલે રાજાના સ્નેહી તેજ રીતે ભગવત્ સંસ્થ એટલે ભગવાનના સ્નેહી ભક્તો. માટે સંસ્થા એટલે જ્ઞાન નહિ પરંતુ 'ભક્તિ' એવો અર્થ જાણવો.

#### સૂત્ર - પ

સૂત્ર ભૂમિકા :- અક્ષેપ :- અહીં એવો પ્રશ્ન ઉદ્ભવે કે 'દ્વેષિઓને તાત્ત્વિક જ્ઞાન ન હતું' એ તાત્ત્વિક જ્ઞાન જ મુક્તિનું અસાધારણ સાધન છે.

भक्तिस्तत्रानुतिष्ठन्त्येवेति तदिवनाभावाद्धक्तेस्ततस्तेषामुपक्षयः । भक्तिविनाभूतेन ज्ञानेन न भक्त्युपक्षयो न्याय्य इति । तथा च श्रूयते-''नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन । यमेवैष वृणुते तेन लभ्यस्तस्यैष आत्मा विवृणुते तनुं स्वाम्'' इति ॥

एतेन-''आत्मज्ञानादेवामृतत्त्वात् किं भक्त्ये''ति प्रत्युक्तम्, तस्यापि भक्त्योपक्षयात्, भक्तिरहितं हि तन्नात्यन्तपुरुषार्थाय । स्मर्यते च ततोऽप्यतिशयो भक्ते:-''नैष्कर्म्यमप्यच्युतभाववर्जितं न शोभते ज्ञानमलं निरञ्जनम्'' इति । किञ्च''आत्मारामाश्च मुनयो निर्ग्रन्था अप्युरुक्रमे । कुर्वन्त्यहैतुर्की भक्तिमित्थं भूतगणो हरि'' रिति ।''प्रायेण मुनयो राजन्निवृत्ता विधिषेधतः । नैर्गुण्यस्था

તે વિષયે શ્રુતિ પણ કહે છે 'પરમાત્માને જાણીને મૃત્યુથી પાર થાય છે' 'પરબ્રહ્મને જાણનાર દેહદશામાં જ અમૃત સ્વરૂપ બને છે.' 'બ્રહ્મને જાણનાર બ્રહ્મ થાય છે.' બ્રહ્મને જાણનાર બ્રહ્મને પામે છે. વગેરે શ્રુતિઓના માધ્યમથી 'સંસ્થા' શબ્દનો અર્થ 'જ્ઞાન' નો જ બોધ કરવામાં અધિક સુસંગત જણાય છે. તેના આક્ષેપના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્રનું અવતરણ કરે છે શ્રીશાંડિલ્ય મહર્ષિ.

# सूत्र :- तया ज्ञानादीनामुपक्षयात् ॥ १-१-५ ॥

पदच्छेद:- तया ज्ञानादीनाम् उपक्षयात्

સૂત્રનો અર્થ: - ભક્તિથી જ જ્ઞાનવૈરાગ્યાદિ સાધનોનો સમાવેશ થઇ જાય છે.

સાક્ષાત્ મુક્તિનું સાધન :- સર્વ શાસ્ત્રમાં મુક્તિના કિરણ-સ્વરૂપે વર્ણવેલ જ્ઞાન વૈરાગ્યાદિ સાધનોનો સિદ્ધ ભક્તિમાં જ સમાવેશ થઇ જાય છે. તેથી જૂદા ફળને પ્રાપ્ત કરવાની તેમાં યોગ્યતા નથી. અર્થાત્-જ્ઞાનવૈરાગ્યાદિ સાધનને સાક્ષાત્ મુક્તિમાં કારણ માનવાની જરૂર નથી. ભક્તિ જ સાક્ષાત્ મોક્ષના સાધન સ્વરૂપ છે.

ભાષ્યાનુવાદ :- જે પુરુષમાં ભક્તિ હોય તેમાં જ્ઞાન વૈરાગ્યાદિ અવશ્ય નિવાસ કરીને રહે છે. પરંતુ જ્ઞાન વૈરાગ્યાદિ સાધનો ભક્તિ વિના પણ રહી શકે છે. અર્થાત્ ભક્તિ જ્યાં હોય ત્યાં જ્ઞાનવૈરાગ્ય અવશ્ય હોય,

रमन्ते स्म गुणानुकथने हरे'' रिति । ''परिनिष्ठितोऽपि नैगुंणये उत्तमश्लोकलीलया। गृहीतचेता राजर्षे ! आख्यानं यदधीतवान्'' इति च। ''तस्मान्मद्भक्तियुक्तस्य योगिनो वै मदात्मनः। न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिह।। यत्कर्मभिर्यत्तपसा ज्ञानवैराग्यतश्च यत्। योगेन दानधर्मेण श्रेयोभिरितरैरिप।। सर्वं मद्भक्तियोगेन मद्भक्तो लभतेऽञ्जसे'' ति।। ''वर्णाश्रमवतां धर्म एष आचारलक्षणः। स एव मद्भक्तियुतो निःश्रेयसकरः पर'' इति। ''धर्मस्वनुष्ठितः पुंसां विष्वक्सेनकथासु यः। नोत्पादयेद्यदि रितं श्रम एव हि केवलम्'' इति च भगवद्गीतायाञ्च- ''ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मा न शोचितिन काइक्षति। समस्सर्वेषु भूतेषु मद्भक्तिं लभते पराम्'' इति।

પરંતુ જ્ઞાનવૈરાગ્યાદિ જ્યાં હોય ત્યાં ભક્તિ હોય તે નિયત નથી. એકલા જ્ઞાનમાં ભક્તિનો સમાવેશ થતો નથી.

તે સંદર્ભમાં શ્રુતિ પણ કહે છે :- પરમાત્મા માત્ર પ્રવચન, મેધા, બહુશાસ્ત્ર શ્રવણ વગેરે સાધન માત્રથી જ પ્રાપ્ત થતા નથી. પરમાત્મા જેની વરણી કરે છે તે જ તેને પામી શેકે છે.

આ શ્રુતિનો ભાવાર્થ પણ એજ છે. એથી આત્મજ્ઞાનથી જ અમૃતત્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે તેમાં ભક્તિની શું વિશેષતા છે? આ પ્રકારના આક્ષેપનો પણ અવસર રહેતો નથી. આત્મજ્ઞાન પણ ભક્તિમાં જ સમાવિષ્ટ થઇ જાય છે. ભક્તિ રહિતનું આત્મજ્ઞાન પણ આત્યંતિક મુક્તિનું સાધન બની શકતું નથી.

સ્મૃતિગ્રંથમાં ભક્તિનો ભારોભાર વર્ણવેલ મહિમા :-રાગ દ્વેષાદિ રહિત ને કર્મની પ્રવૃત્તિને નિવારનારૂં આત્મજ્ઞાન પણ જો ભગવદ્ભાવ રહિત હોય તો તે લેશમાત્ર શોભતું નથી.

'આત્મસ્વરૂપમાં રમણકરનારા અહંગ્રંથિથી પર થયેલા જ્ઞાની પુરુષો પણ નિષ્કામ ભક્તિ કરે છે. કારણ પરમાત્મામાં એ પ્રકારના ગુણો રહ્યા છે જે આત્મજ્ઞાનીઓને પણ આકર્ષે છે.'

'વિધિનિષેધથી પર થયેલા મહર્ષિઓ ગુણાતીત સ્થિતિમાં વર્તતા

ઉપકારી જાણવી.

9€

भाष्य- द्वेषप्रतिपक्षभावात् - द्वेषस्य प्रतिपक्षः प्रतिद्वन्द्वी रागस्तस्य भावस्तस्मात् । द्वेषप्रतिद्वन्द्वी च प्रीतिप्रणयानुरागादिपर्यायको राग एव प्रसिद्धो न तु ज्ञानादिः । अस्ति ह्ययं द्वेष्टा अयं भक्त इति द्वेषभक्त्योर्मिथः प्रतिपक्षभावेन प्रयोगः । तत् भक्तेरागविशेषरूपता युक्ता । रसशब्दाच्च- ''रसो वै रसं ह्येवायं लब्ध्वानन्दी भवति'' इति श्रुतौ रसशब्देन आनन्दसन्दोहनिधिः परमरसघनमूर्तिर्भगवानिभहितः । तद्युक्तस्तिस्मन् रागः । अतश्च आत्मज्ञानने ४ अभृतस्व३पा मुक्तिनुं साधन दर्शाव्युं छे. ते छेतुथी ते संअंधी४ वियार करवो श्रेष्ठं अ. त्मिक्तनो निष्ठे. 'ब्रह्मसंस्थो अमृतत्त्वमेति' - ध्रह्म स्व३पमां स्थिति पामेक्षो अमृतत्त्वने पामे छे. अ श्रुतिमां दर्शावेक्ष 'ध्रह्मसंस्थ' नो 'परिशुद्ध आत्मस्थितिने पामेक्षो' अ अर्थ करवो श्रेष्ठं अन्य वयनो त्मिक्त३प अर्थने क्षेत्रनारां थाय तो ते त्मिक्तने आत्मज्ञानमां

આ પ્રકારના આક્ષેપનું સમાધાન આપવા આ સૂત્રનો પરિષ્કાર કરે છે શાડિલ્ય મહર્ષિ. આત્મજ્ઞાનનો પણ ભક્તિમાં જ સમાવેશ થઇ જાય છે. આત્મચિંતનપરૂ જ્ઞાન પણ ભક્તિના સ્વરૂપમાં સમાય છે. પૃથક્ મુક્તિના સાધનમાં તેની આવશ્યકતા નથી.

તે વિષયમાં શ્રુતિસ્મૃતિના અનેક પ્રમાણ વચનો દર્શાવ્યાં છે. માટે ભક્તિ જ મુક્તિનું અસાધારણ સાધન જાણવું.

सूत्र - ६

સૂત્ર ભૂમિકા :- આક્ષેપ :- પ્રતિપક્ષી આક્ષેપ કરતાં કહે છે કે, 'ભક્તિ મુક્તિનું સાધન છે' એ અમને સ્વીકાર્ય છે, પરંતુ ભક્તિનો અનુરાગ શબ્દથી શા માટે સ્વીકાર કરી શકાય ? તેના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્રની પ્રવૃત્તિ કરે છે મહર્ષિ...

सूत्र :- द्वेषप्रतिपक्षभावाद्रसशब्दाच्च रागः ॥ १-१-६ ॥ पदच्छेद :- द्वेषप्रतिपक्षभावात् रसशब्दात् च रागः ।

यद्वा नन्वात्मविज्ञानादेवामृतत्त्वम्, ''तरित शोकमात्मवित्'' इति श्रुतेः । तद्यदेवामृतत्त्वाय साक्षात्साधनं भवित तदेव तु विचार्यम्, ''ब्रह्मसंस्थोऽमृतत्त्वमेती'' त्यादि परिशुद्धात्मस्वरूपसंस्थापरमेव, भिक्तपरं यदि स्यादिदमन्यद्वा तदोपकारकतया तन्नयनं कार्यमित्याशङ्कयाह- ''तया ज्ञानादीनामुपक्षयात्'' इति । ज्ञानमिहात्मचिन्तनरूपं ज्ञानं विविक्षतम् । आदिशब्दो दृष्टान्तविधया वैराग्यादिपरः । अत्र स्मृतयः- प्रदर्शिता एव बोध्याः । श्रुतयश्च- ''जुष्टं यदा पश्यत्यन्यमीशम्'' ''यमेवैष वृणुते'' इत्याद्या बोध्याः ॥ १-१-५ ॥

नन्- भवत्वेवं भक्तिर्मुक्तिं प्रति साक्षाद्धेतुः, परन्तु भक्तिपदेनानुराग उच्यत इत्येतत्कथमित्याशङ्कायामाह-

હોવા છતાં પરમાત્માના ગુણાનુવાદ સાંભળવામાં તત્પર વર્તે છે.'

શુકદેવજી કહે, હે પરીક્ષિત! 'નિર્ગુણ સ્થિતિને પામેલો હોવા છતાં ઉત્તમશ્લોક પરમાત્માની લીલાથી મારું ચિત્ત આકર્ષાયું, તેથી જ મેં શ્રીમદ્ભાગવત ગ્રંથનો અભ્યાસ કર્યો છે.'

ભગવાન કહે છે, 'ભક્તિમાન્ યોગીને જ્ઞાનવૈરાગ્યાદિક સાધનમાં પણ પ્રીતિ થતી નથી, કારણ જે વસ્તુ કર્મ, તપ, જ્ઞાન, વૈરાગ્ય કે ઇતર સાધનથી પ્રાપ્ત થાય તે ભક્તિયોગના માધ્યમથી સરળતાથી જ પ્રાપ્ત થાય છે.'

'વર્ણાશ્રમી મનુષ્યોને સદાચારરૂપ ધર્મ મારી ભક્તિના સંબંધથી જોડાયેલ હોય તો તે ઉત્તમ કલ્યાણ કર્તા છે. અનુષ્ઠાન કરાયેલ ધર્મ જો પ્રભુમાં પ્રેમ ન જન્માવે તો માત્ર પરિશ્રમ જ જાણવો.'

ભગવદ્ગીતા કહે છે. બ્રહ્મસ્થિને પામેલો, પ્રસન્ન ચિત્ત ધરાવતો ભક્ત ક્યારેય શોક કરતો નથી. ક્યારેય કોઇ પદાર્થોની ઇચ્છા રાખતો નથી. સમસ્ત ભૂતપ્રાણી માત્રમાં સમબુદ્ધિ રાખે છે. તેવા ભક્તને મારી પ્રેમલક્ષણા ભક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે.

સૂત્ર અવત રાજાનો અન્ય અર્થ: - આક્ષેપ: - શાસ્ત્રમાં 'આત્મજ્ઞાનથી અમૃતત્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે' એ પ્રકારે કોઇ શ્રુતિમાં વર્ષ્યવ્યું છે 'તરતિ શોકમાત્મવિત્' આત્મજ્ઞાની શોકથી પર થાય છે.' એથી

भक्तरागरूपता । उपादेयश्चायं रागः, हेयस्तु अपरः, योऽयमनात्मन्यात्माभि-मानेनैवारस्ये रस्यताभ्रमेण जातः । तदुक्तं हरिवाक्यसुधासिन्धौ- ''बोध्या भक्तास्तु रिसकास्त एव जगतीतले । येषां कृष्णोतरार्थेषु रसः क्वापि न सम्भवेत्।। कृष्णसम्बन्धवत्येव शब्दे यस्य रुचिर्भवेत् । न तद्भिन्ने स्त्रयादिशब्दे स सत्यो रिसको मतः ॥ कृष्णसम्बन्धिसंस्पर्श एव यस्य रुचिर्भवेत् । न त्विहस्पर्शवत्स्त्रयादिस्पर्शे स रिसको हि सन् ॥ कृष्णसम्बन्धिरूपेक्षारुचिरेकैव यस्य च । न तु स्त्रयादिदिदृक्षा स्यात् स भक्तो रिसकोऽस्ति सन् ॥ कृष्णार्पितान्नास्वादे स्यादुचिरेकैव यस्य च । न तदन्यरसास्वादे स एव रिसको

સૂત્રનો અર્થ:- દ્વેષનો વિરોધી અને રસશબ્દથી અનુરાગને ભક્તિ કહેવાય છે.

ભાષ્યાનુવાદ :- રાગ અને ભક્તિની એકાર્થતા :- દ્વેષનો વિરોધી એવો જે રાગ તેને ભક્તિ કહેવાય છે.

લોકમાં દ્વેષના વિરોધી પ્રીતિ, પ્રણય, અનુરાગ વગેરે પર્યાય શબ્દથી બોધ થતો રાગ શબ્દ જ ભક્તિનો વાચક છે. પરંતુ જ્ઞાન નહિ.

લોકમાં 'આ દ્વેષિ છે.' 'આ ભક્ત છે' આ પ્રકારે દ્વેષ અને ભક્તિ શબ્દનો પરસ્પર વિરોધાભાસ તરીકે પ્રયોગ કરવામાં આવે છે. એથી ભક્તિને એક પ્રકારનો અનુરાગ જ કહ્યો છે.

**શ્રુતિની સાક્ષી :-** શ્રુતિ કહે છે 'પરમાત્મા રસરૂપ છે' રસસ્વરૂપ પરમાત્માની પ્રાપ્તિથી જીવ મહાનંદી બને છે.

સ્વીકારકરવા ચોગ્ય રાગ :- આ શ્રુતિમાં રસશબ્દથી આનંદરૂપ મહા નિઝરણાના નિધિ પરમ રસઘનમૂર્તિ ભગવાન કહ્યા છે. તેમના સ્વરૂપમાં રાગ જન્મે તે યોગ્ય છે. એથી ભક્તિને અનુરાગ કહેવાય છે. રસ સ્વરૂપ મૂર્તિમાં જન્મેલો રાગ જ અનુરાગ છે. એ જ ભક્તિ છે. આ પ્રકારનો રાગ જ સ્વીકાર્ય છે. દેહાત્મબુદ્ધિથી અરસ્ય પદાર્થોમાં જન્મેલો રાગ ત્યાજય છે. જે અરસ્ય પદાર્થો માં રસ્યતાની ગ્રાહ્મબુદ્ધિના ભ્રમથીસર્જાયો છે. પરમાત્મા સિવાયના પદાર્થો અરસ્ય પદાર્થો છે. તેમાં

हि सन् ॥ कृष्णनिर्माल्यपुष्पादिघ्राणे यस्य रुचिर्भवेत् । न त्वन्यसौरभघ्राणे स सत्यो रिसको मतः । एवं भागवतान् पञ्च विषयान् प्राप्य मोदते । यथा तथेतरार्थाप्त्या हृष्येत्स तु मतोऽधमः'' ॥ १-१-६ ॥

एवं भूता भक्तिः सत्सङ्गलब्धभगवत्कृपासाध्येति ज्ञापयितुं क्रियासाध्या नेत्याह-

सूत्र. न क्रिया, कृत्यनपेक्षणात् ज्ञानवत् ॥ १-१-७ ॥

भा० सा भक्ति, क्रिया, केवलित्रवर्गप्रापकनित्यनैमित्तिककर्मानुष्ठान-

રસરૂપતાનો આનંદ માની ગ્રાહ્ય બુદ્ધિ કરવી એ એક પ્રકારનો ભ્રમ છે. તેથી તેવો રાગ ત્યાજ્ય છે.

સાચો રસિક ભક્ત :- શ્રીહરિવાક્યસુધાસિંધુ ગ્રંથમાં :- શ્રીહરિ કહે 'આ પૃથ્વી પર મારો સાચો ભક્ત તે છે જેને ભગવાન વિના બીજા પદાર્થોમાં રસ જણાય નહી. ભગવત્ સંબંધિ શબ્દમાંજ રુચિ જન્મે. તેવિના અન્ય શબ્દમાં નહિ. તેને સાચો રસિક ભક્ત જાણવો.' ભગવાન સંબંધિ સ્પર્શ કરવામાં જ રુચિ જન્મે, પરંતુ સ્ત્રીઆદિનો સ્પર્શ કરવામાં કાળા નાગના સ્પર્શમાં જેવો ભય પામે તેવો ભય લાગે. તેને સાચો રસિક ભક્ત જાણવો. ભગવાન સંબંધી રૂપને જ જોવા ઇચ્છે પરંતુ સ્ત્રી આદિકના રૂપને નહિ. તે સાચો રસિક ભક્ત. ભગવાનને નિવેદિત કરેલા નૈવેદ્યમાં જ રુચિ જન્મે, પરંતુ અન્ય રસાસ્વાદમાં નહિ. ભગવાનને ચડાવેલ પુષ્પાદિકની જ સુગંધ ઇચ્છે, અન્ય નહિ. તે સાચો રસિક ભક્ત.

ખોટો રસિક ભક્ત :- એ રીતે ભગવત્ સંબંધી પંચ વિષયોને પામી આનંદ અનુભવે પરંતુ જગત્ સંબંધિ પંચ વિષયમાં જો આનંદ પામે તો તેને ખોટો રસિક ભક્ત જાણવો.

આ પ્રકારે ભક્તિ અને અનુરાગ બંને એક અર્થનો બોધ કરાવતા શબ્દો છે.

#### सूत्र - 9

સૂત્ર ભૂમિકા :- પૂર્વસૂત્રમાં દર્શાવેલ ભક્તિ સત્સંગના માધ્યમથી

88

पूर्वकविहितयज्ञादिक्रिया, तया साध्या न भवति । कुत: ?

कृत्यनपेक्षणात्, भक्तेरीदृक्षृत्यपेक्षाभावात् । किन्तु भगवदाराधन-रूपतया क्रियमाणिक्रयापेक्षत्वात् । केवलिक्रयायाः त्रिवर्गसम्पादकतया सान्तफलजनकत्त्वात् । सत्सङ्गलब्धभगवदाराधनरूपिक्रयायास्तु भक्त्युत्पादनद्वारा मुक्तिजनकत्त्वात् । क्रियासाध्या न भवित । तदुक्तं स्कान्दे वासुदेवमाहात्म्ये स्कन्देन साविणं प्रति- ''वासुदेवः परम्ब्रह्म श्रीकृष्णः पुरुषोत्तमः । देवोऽकामैस्सकामैश्च पूज्यो मुक्तैनैरैरिष ॥ द्विजातीनां चाश्रमाणां स्त्रीशूद्वादेश्च सर्वथा । स्वस्वधमेरिष एव तोषणीयोऽस्ति भक्तितः ॥ तस्मात्कर्माखिलमिष देवं पित्र्यं च सर्वदा । तत्प्रीत्या एव कर्तव्यं वेदोक्तं च यथोचितम् ॥ सुखाप्तये नृभिर्यद्यत्कर्मात्र क्रियते शुभम् । अपि स्वनुष्ठितं तच्चेत्कृष्णसम्बन्धवर्जितम् ॥ तदा क्षयिष्णवल्पफलं ज्ञेयं तच्च गुणात्मकम् ।

પ્રસન્ન થયેલા પરમાત્માની કૃપાથી જ સિદ્ધ થાય છે, પરંતુ કોઇ પણ પ્રકારના પ્રયત્નથી સાધ્ય નથી. એ વસ્તુનો બોધ આપવા આગળનું સૂત્રાવતરણ કરે છે શ્રીમહર્ષિ.

> सूत्र :- न क्रिया, कृत्यनपेक्षणात् ज्ञानवत् ॥ १-१-७ ॥ पदच्छेद :- क्रिया न, कृति अनपेक्षणात् ज्ञानवत् ।

સૂત્રનો અર્થ: - ભક્તિ કોઇ ક્રિયા સાધ્ય નથી. જ્ઞાનની પેઠે તેને પણ કોઇ પ્રકારના પ્રયત્નની અપેક્ષા નહિ હોવાથી.

ભક્તિ ક્રિયા સાધ્ય નહિ પરંતુ ભગવદ્કૃપા સાધ્ય :-

ભાષ્યાનુવાદ :- ભક્તિ માત્ર ત્રિવર્ગને પ્રાપ્ત કરાવનાર નિત્ય નૈમિત્તિક કર્માનુષ્ઠાન સાથે વિધાન કરેલા યજ્ઞયાગાદિ ક્રિયાથી સાધ્ય નથી. કારણ ભક્તિને કોઇપણ પ્રકારના કર્મની અપેક્ષા નથી. તેની સિદ્ધિ માટે માત્ર ભગવદ્ આરાધનરૂપ કર્મની અપેક્ષા છે. કેવળ યજ્ઞાદિ કર્માનુષ્ઠાન ધર્મ, અર્થ ને કામરૂપ ત્રિવર્ગની પ્રાપ્તિમાં હેતુભૂત છે. તેથી જ નાશવંત ફળ આપનાર છે. એ ફળનો અવધિ છે. જ્યારે સત્સંગના માધ્યમથી થતી ભગવદ્ આરાધનરૂપ ક્રિયા ભક્તિની ઉત્પત્તિ દ્વારા મુક્તિરૂપ અનંત ફળ फलवैगुण्यकृत्तच्चाशुभदेशादियोगतः ।। बहुविघ्नं च तन्नृणां नैव वाञ्छितसिद्धिदम् । कर्मैतदेव श्रीकृष्णप्रीणनाय क्रियते चेत् ॥ तत्सम्बन्धेन तहींतद्भवेत्सर्वं हि निर्गुणम् । स्ववाञ्छितादप्यधिकं ददाति फलमक्षयम् ॥

असद्देशादिसम्बन्धात्तद्वैगुण्यं भवेत्र च । विष्नस्तु कोऽपि ब्रह्मर्षे ! प्रतापाच्चऋपाणिनः ॥ तस्मिन्न प्रभवेत्क्षपि तत्स्यादीप्सितसिद्धिदम् । यद्यप्यल्पं स्वसुकृतं तथापि परमात्मनः ॥ साक्षात्सम्बन्धतो ब्रह्मन् ! भवत्येव महत्तरम् । यथा स्फुलिङ्गमात्रोऽपि वन्यकाष्ट्रौघयोगतः ॥ अनिवार्यो भवेद्दावस्तथैतद्धरियोगतः । प्रवृत्ते वा निवृत्ते वा तस्माद्धर्मे स्थितैनरैः ॥ उपास्तव्यो वासुदेवस्तत्सम्यिक्सिद्धिमीप्सुभिः" इति ॥ तत्र दृष्टान्तः- ज्ञानवत्। ज्ञानं यथा केवलिक्रयया सिद्धयित तथा भिक्तरपीति ॥ १-१-७ ॥

भक्तेः क्रियासाध्यक्त्वाभावे हेत्वन्तरमाह

આપનાર બને છે. એથી ભક્તિ યજ્ઞાદિ ક્રિયા સાધ્ય નહિ, પરંતુ ભગવદ્ આરાધના રૂપક્રિયા સાધ્ય છે.

શ્રી વાસુદેવ મહાત્મ્ય ગ્રંથમાં :- કાર્તિકસ્વામી સાવર્શિ મુનિ પ્રત્યે કહે છે, 'શ્રીવાસુદેવ ભગવાન સકામને નિષ્કામ જનોથી પૂજવા યોગ્ય છે. દેવ અને મુક્તપુરુષોથી પણ પૂજનીય છે. દ્વિજાતી, આશ્રમી, તેમજ સ્ત્રી, શૂદ્રાદિએ પણ સ્વસ્વધર્માનુષ્ઠાન માધ્યમથી ભક્તિપૂર્વક તેમને પ્રસન્ન કરવા.'

વેદોક્ત દેવિપતૃ કર્મપણ તેમની પ્રસજ્ઞાર્થે કરવું. આ લોકમાં જે કંઇ સુખપ્રાપ્તિ માટે કર્માનુષ્ઠાન કરવામાં આવે તે જો ભગવદ્પ્રસજ્ઞતાર્થે ન કરે તો તેનું ફળ નાશવંત ને અલ્પ ફળ આપનાર ત્રિગુણાત્મક જાણવું. અશુભ દેશકાળાદિકના યોગથી ફળમાં પણ ન્યુનતા પ્રાપ્ત થાય છે. બહુ વિધ્ન સભર હોવાથી ઇચ્છિત ફળ આપતું નથી. અને એ જ કર્મ જો શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્માની પ્રસજ્ઞતાર્થે અનુષ્ઠાન કરે તો તેમના સંબંધયોગથી નિર્ગુણ થાય છે. અસત્ દેશકાળના યોગથી અલ્પ પણ થતું નથી. કોઇ વિધ્ન પણ નથી. પ્રત્યુત ઇચ્છિત ફળ આપનાર થાય છે. પોતાનું અલ્પ સુકૃત હોવા છતાં શ્રીહરિના સંબંધથી મહાન્ બને છે. જેમ કે એક જ અગ્નિની ચિનગારી વનના કાષ્ઠના યોગથી મહા દાવાનલ બને છે. તેમ ભગવદ્યોગથી સુકૃત મહાન્ બને છે.

# सूत्र. - अत एव मुक्तेरनन्तत्त्वम् ॥ १-१-८ ॥

भा० यत एव सा भक्तिर्भगवत्सम्बन्धरिहतकेवलिक्रयासाध्या न भवत्यत एव तत्फलीभूताया मुक्तोरनन्तत्त्वं सम्भवति । अन्यथा मुक्तेः केवलिक्रयाफलक्त्वेन सान्तत्त्वं स्यात् ।

वस्तुतस्तु- अनेनाधिकरणेन भक्तेः क्रियारूपत्त्वं प्रतिक्षिप्यते । तत्रैवं सूत्रयोजना- भक्तिर्ने क्रियारूपा, कृतेः यत्नस्यानपेक्षणात् । ज्ञानवत् । यन्नापेक्षते प्रयत्नं न सा क्रिया, यथा ज्ञानम्, नापेक्षते च भक्तिः प्रयत्नम्, न हि यत्नेन

એ હેતુથી પ્રવૃત્તિ કે નિવૃત્તિ ધર્મના અનુષ્ઠાન દ્વારા પરબ્રહ્મની ઉપાસના કરવી. જેનાથી સમગ્ર મન મનોરથ પૂર્ણ થાય છે.

એથી જેમ જ્ઞાન કેવળ ક્રિયાથી સાધ્ય નથી તેમ ભક્તિ પણ ક્રિયા સાધ્ય નથી. વર્ણાશ્રમ ઉચિત કર્માનુષ્ઠાનથી પ્રસન્ન થયેલા પરમાત્માની કૃપાથી જ ભક્તિ સિદ્ધ થાય છે..

#### सूत्र - ८

સૂત્ર **ભૂમિકા** :- ભક્તિ ક્રિયા સાધ્ય નથી તેમાં અન્ય કારણ દર્શાવે છે અગ્રિમ સૂત્રમાં.

> सूत्र :- अत एव मुक्तेरनन्तत्त्वम् ॥ १-१-८ ॥ पदच्छेद :- अत एव मुक्तेः अनन्तत्त्वम् ।

સૂત્રનો અર્થ:- ભક્તિ ક્રિયા સાધ્ય નહિ હોવાથી જ મુક્તિનું અનન્તપશું સિદ્ધ થાય છે.

ભાષ્યાનુવાદ :- ભક્તિ કેવળ ભગવદ્સંબંધ રહિત ક્રિયા સાધ્ય નહી હોવાથી તેના કળ સ્વરૂપ મુકતિનું અનન્તપશું સિદ્ધ થાય છે. જો ભક્તિ ક્રિયા સાધ્ય હોય તો મુક્તિ પણ અલ્પ ને અસ્થિર કલવાન્ સિદ્ધ થાય. કારણ ક્રિયાથી પ્રાપ્ત થતો લોક નાશવંત છે. સાતિશય છે અર્થાત્ સમયની અવધિવાળા છે. ભક્તિનું ફળ અનન્ત છે. અનન્તફળની સિદ્ધિ કરાવતી ભક્તિની સિદ્ધિ માત્ર કર્મજન્ય ઘટે નહિ. તેથી ભક્તિ ભગવદ્કૃપા જન્યા છે. પ્રાપ્તિ પણ અનન્ત છે.

कश्चिल्लभते भक्तिम्, यतमान एव च चेष्टते । अत एव - अक्रियारूपत्त्वादेव तत्साध्याया मुक्तेरनन्तत्त्विम्श्थरफलत्वम् । कर्मफलस्य हि सान्तत्त्वं श्रूयते-''नास्त्यकृत: कृतेन'' इति ॥ १-१-८ ॥

एवं भक्तेः क्रियास्वरूपत्त्वं निवार्य ज्ञानस्वरूपत्वमपि निवारयति-

सूत्र. - तद्वतश्च प्रतिपत्तिशब्दान्न ज्ञानमितरप्रतिपत्तिवत् ॥ १-१-९

વાસ્તવિક સ્થિત :- આ અધિકરણમાં એ વસ્તુ સિદ્ધ થાય છે કે ભક્તિ ક્રિયા સાધ્ય નથી. કારણ તેમાં કૃતિપ્રયત્નની અપેક્ષા નથી. 'જ્ઞાન' જેમ કૃતિ સાધ્ય નથી તેજ રીતે ભક્તિ પણ પ્રયત્ન નિરપેક્ષ છે. જેમાં પ્રયત્નની અપેક્ષા ન હોય તે ક્રિયા ન કહેવાય. કારણ પ્રયત્નથી કોઇપણ ભક્તિને પામી શક્તો નથી. પ્રયત્ન કરનાર જ ચેષ્ટારૂપ વ્યાપાર કરે છે. તેથી ભક્તિ ક્રિયા સાધ્ય નહિ હોવાથી મુક્તિ પણ અનન્ત ફળ આપનારી સિદ્ધ થાય છે.

કર્મસંબંધિ ફળને શ્રુતિ નાશવંત દર્શાવે છે કે 'નાસ્ત્યકૃતઃ કૃતેન' 'કર્મથી નિત્ય આત્મતત્ત્વની પ્રાપ્તિ થતી નથી.'

ભાવાર્થ: – વેદ શાસ્ત્રનો નિયમ છે કે 'જે કંઇ યજ્ઞાદિ ક્રિયા સાધ્ય લોક છે તે નાશવંત ને અલ્પ ફળને આપનાર છે. તેથી ભક્તિ જો ક્રિયા જન્ય હોય તો તેનાથી પ્રાપ્ત થતા લોક પણ નાશવંત સિદ્ધ થાય.' પરંતુ 'ભક્તિથી પ્રાપ્ત થતા લોક સ્થિર ને અનંત ફળ આપનાર છે' એ પ્રકારે સર્વ શાસ્ત્ર સંમત છે. કર્મફળને સાતિશય જાણીને જ અનન્ત ફળવાન લોકની પ્રાપ્તિ માટે જ પુરુષ ભક્તિની મીમાંસા કરે છે. તેનાથી તેને અનન્ત ને સ્થિર ફળ આપનારી ભક્તિનો મહિમા સમજાય છે. તેથી જ તેમાં તે પ્રવર્તે છે. વર્ષાશ્રમધર્મ ઉચિત ક્રિયાના માધ્યમથી પ્રસન્ન થયેલા પરમાત્મા ભક્તિ પ્રદાન કરે છે, ને તે ભક્તિથી પરમાત્માના સ્વરૂપને પામે છે. તેથી ભક્તિ ભગવદિકૃપા સાધ્ય છે. ક્રિયા સાધ્ય નથી ક્રિયા માત્ર અંતઃકરણની શુદ્ધિનું સાધન છે. અનન્ત સ્થિર મુક્તિનું સાધન નથી.

इति श्रीभक्तिमीमांसाशास्त्रस्य श्रीशाण्डिल्यमुनिप्रणितस्य भक्तिसूत्रस्य प्रथमाध्यायस्य प्रथममाह्निकम् ॥ १-१ ॥

भक्तिर्ज्ञानं न भवित तत्र हेतु:- तद्वतः प्रतिपत्तिशब्दात् । ''बहूनां जन्मनामन्ते ज्ञानवान् मां प्रपद्यते । वासुदेवः

सर्वमिति स महात्मा सुदुर्लभः'' इति ॥ नाल्पसङ्ख्यासंख्यातानां पुण्यजन्मनां फलमिदं यद्देहत्रयविलक्षणं निजात्मानं प्रकाशैकरसरूपाक्षर-ब्रह्मात्मना विभाव्य ''भगवत्सेवकोऽहं भगवांश्चासंख्येयैः कल्याणगुणैः परतरोऽत्यन्तविलक्षणः सेव्य'' इति ज्ञानवान् भूत्वा वासुदेव एव मम परमं

#### सूत्र - €

સૂત્ર ભૂમિકા :- પૂર્વના સુત્રમાં ભક્તિ ક્રિયા સાધ્ય નથી એ સિદ્ધ કર્યા પછી 'ભક્તિ' જ્ઞાન સ્વરૂપા પણ નથી એમ આ સૂત્રમાં સાબિત કરે છે શાંડિલ્ય મહર્ષિ.

सूत्र :- तद्वतश्च प्रतिपत्तिशब्दान्न ज्ञानमितरप्रतिपत्तिवत् ॥ १-१-९ ॥ पदच्छेद :- तद्वतः प्रतिपत्ति शब्दात् न ज्ञानम् इतरप्रतिपत्तिवत्

સૂત્રનો અર્થ: - જ્ઞાનવાન પુરુષને માટે પણ શરણાગતિ સ્વીકારવાનું શાસ્ત્ર વચન છે. ઇતર દેવતાઓની શરણાગતિની જેમ.

ભાષ્યાનુવાદ: ગીતામાં ભગવાન શ્રીકૃષ્ણચંદ્ર કહે છે. હે અર્જુન! અનેક જન્મ સુધિ સાધના કરી જ્ઞાની પુરુષ મને પામે છે. મારો આશ્રય કરે છે. 'ભગવાન વાસુદેવ જ સર્વસ્વ છે' આ પ્રકારે માનનાર મહાત્માઓ દુર્લભ છે.

પુષ્ટિવાન પુરુષોનું સદ્ભાગ્ય :- ત્રણ શરીરથી વિલક્ષણ પોતાના આત્મસ્વરૂપને પ્રકાશ સ્વરૂપ અક્ષરબ્રહ્મની ભાવના કરીને 'હું ભગવાનનો સેવક છું' પરમાત્મા અનન્ત કલ્યાણકારી ગુણગણના નિધિ છે, સર્વથી શ્રેષ્ઠ ને વિલક્ષણ સ્વરૂપ છે. આ પ્રકારે જાણી તેમને જ પરમ પ્રાપ્ય અંતે પામવા યોગ્ય ને પ્રાપ્તિમાં સાધનરૂપ જાણે છે. આ પ્રકારની ભાવનાથી મારી ઉપાસના કરનાર મહાત્માઓ બહુ વિરલા જ હોય છે.

प्राप्यं प्रापकञ्चान्यदिष यन्मनोरथवर्ति स एव मम तत्सर्वमिति मां यः प्रपद्यते स महात्मा महामना दुर्लभतरो लोक इति श्रीभगवद्वाक्ये ज्ञानवतो भिक्तिप्रतिपत्तिश्रवणात् । ज्ञानवतो भिक्तिप्रतिपत्तिश्रवणोन ज्ञानभक्त्योभेंदोऽवधार्यते।अतो भिक्तर्जानं न भवतीत्यर्थः।तत्र दृष्टान्तमाह-इतरप्रतिपत्तिवदिति।तथा च - ''कामैस्तैस्तैर्हृतज्ञानाः प्रपद्यन्तेऽन्यदेवताः'' इत्यादौ देवतान्तरप्रतिपत्तिनिन्दामुखेन भगवत्प्रतिपत्तिस्तवने कामादिहृतज्ञानत्वलक्षणात्प्रयोजकाद्धर्मात्प्रयोज्यभूताया

देवतान्तरानुरक्तिलक्षणाया देवतान्तरभक्तेर्भेदोऽवधार्यते । तथात्रापि प्रयोजकीभूतात्स्वात्मपरमात्मज्ञानात्तद्भक्तिरूपा तत्प्रतिपत्तिर्भिन्नत्त्वेनावधार्यत इत्यर्थः । अत एवोक्तं गीतायाम्- ''ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मा न शोचित न काड्क्षति।

બહુ જન્મના પુણ્યથી જ આ પ્રકારની ભાવના ઉદિત થાય છે.

આ પ્રકારે ગીતામાં જ્ઞાનવાન્ પુરુષને પણ ભક્તિ શરણાગતિ સ્વીકારવાનું વચન છે. તેથી ભક્તિ ને જ્ઞાન બંને ભિન્ન છે.

દષ્ટાંતના માધ્યમથી: ગીતામાં ભગવાન કહે છે, 'અનેક મનોરથથી વિનાશ પામેલ જ્ઞાનવાન પુરુષો ઇતર દેવતાઓની શરણાગતિ સ્વીકારે છે.' આ વચનમાં કામક્રોધાદિકથી જ્ઞાનનો વિનાશ અને ઇતર દેવતાઓની શરણાગતિ એમ બંને ભિન્ન ભિન્ન જણાય છે. તેજ રીતે જ્ઞાન અને શરણાગતિનો ભેદ સ્પષ્ટ છે.

એજ વસ્તુને ગીતાકાર વર્ણવતા કહે છે. બ્રહ્મસ્થિતિને પામેલો પ્રસન્ન ચિત્તવાળો પુરુષ પ્રિય વસ્તુના વિયોગથી શોક પામતો નથી. ને પ્રિય પદાર્થની પ્રાપ્તિથી હર્ષ પામતો નથી. સર્વમાં સમ ભાવ રાખનારો છે. તેથી મારી પરમા ભક્તિને પામે છે.

આત્મજ્ઞાનીઓના આકર્ષણનું કેન્દ્ર :- શ્રીમદ્ભાગવતમાં પણ - 'આત્મજ્ઞાની ને અહં મમત્વ ગ્રંથિથી પર થયેલા પુરુષો નિષ્કામ ભક્તિ કરે છે. કારણ પરમાત્મા મહાગુણના નિધિ છે.' તેથી સહજ તેના

समः सर्वेषु भूतेषु मद्भिक्तं लभते पराम्'' इति श्रीमद्भागवते च- ''आत्मारामाश्च मुनयो निर्ग्रन्था अप्युरुक्रमे । कुर्वन्यहैतुकी भक्तिमित्थम्भूतगुणो हिरि'' रिति ॥ १-१-९ ॥

इति श्री परभक्तिसमाराध्यभगवत्सहजानन्दपरमानुग्रहपात्रभूत-सकळिवद्वज्जनसाधुजनपूजितसद्गुरुवर्य श्रीनित्यानन्दमुनिप्रणीते भक्तिसूत्रभाष्ये प्रथमाध्यायस्य प्रथममाह्निकम् ॥ १-१ ॥

ગુણાનુવાદ થઇ જાય છે.

એથી ભક્તિ અને જ્ઞાન બંને અલગ અલગ તત્ત્વો સિદ્ધ થાય છે.

આ પ્રકારે પરમ ભક્તિ સમારાધ્ય શ્રી સહજાનંદ સ્વામીના પરમકૃપાપાત્ર મહાવિદ્વાન સંત શિરોમણી શ્રી નિત્યાનંદસ્વામી વિરચિત ભક્તિસૂત્ર ભાષ્યના પ્રથમ અધ્યાયનું પ્રથમ આક્રિક સમાપ્તમ્.

# द्वितीयमाह्निकम्

भक्तप्राणप्रियं भक्तवत्सलं भक्तशेवधिम् ॥ राधेवानन्यभावेन ध्यायेऽहं धर्मनन्दनम् ॥१॥

एवं प्रथमभाध्यायस्य प्रथमाह्निके सत्सम्प्रदायाधिगत्तात्म-परमात्मज्ञानस्य वेदोदितभगवदाज्ञारूपस्ववर्णाश्रमोचितकर्मानुष्ठान-निर्दग्धाशेषकल्मषतया नितान्तनिर्मलान्तःकरणस्य जितेन्द्रियस्य भगवदितरवस्तुसञ्जातवैराग्यस्य परमैकान्तिकस्य भक्तस्य प्राप्या परा भक्तिरभिहिता । तत्प्राप्यं फलञ्जाभिहितम् । तदितरनिःश्रेयससाधनानां ज्ञानादीनां तदन्तर्भावश्लोक्तः ।

अथ द्वितीयाह्निक एतदेव स्पष्टीकरोति -

नन्- भवतु नाम भुक्तौ भक्तेरुपयोगः । किन्तु साङ्ख्ययोगयोरिप तत्रोपयोगः क्विच्छूयते । एवं सित किं भक्तेस्साङ्ख्याद्यपेक्षा ? साङ्ख्यादेवी

### આહિક - :- ૨

#### सूत्र :- १

મંગલાચરણ :- ભક્તજનોના પ્રાણપ્રિય, ભક્તવત્સલ અને ભક્તજનોના મહાનિધિ સ્વરૂપ ધર્મનંદન ભગવાન શ્રીહરિનું રાધારમાની પેઠે હું અનન્ય ભાવથી ધ્યાન ધરું છું.

પૂર્વભૂમિકા :- પ્રથમ અધ્યાયના પ્રથમ આક્ષિકમાં સત્સંપ્રદાય પ્રાપ્ત પરમાત્માના સ્વરૂપનું જ્ઞાન ધરાવતા, તેમજ વેદવિહિત ભગવદ્ આજ્ઞારૂપ વર્ષાશ્રમ ધર્મ ઉચિત કર્માનુષ્ઠાનથી ભસ્મ વાસનાથી વિશુદ્ધ અંતઃકરણવાળા, જિતેન્દ્રિયને વિતરાગી ભક્તને પામવા યોગ્ય પરાભક્તિ અને તેનાથી પ્રાપ્ત થતાં અનન્ત ફળનું નિરૂપણ કર્યું. તેમજ ભક્તિ સિવાયના જ્ઞાનાદિ કલ્યાણકારી સાધનનો ભક્તિમાં જ અંતર્ભાવ નિરૂપિત કર્યો.

આ દ્વિતીય આક્ષિકમાં એ જ વસ્તુની સ્પષ્ટતા કરે છે શાંડિલ્યમહર્ષિ. સૂત્ર ભૂમિકા :- આક્ષેપ :- ભક્તિ મુક્તિનું સાધન છે. પરંતુ કોઇ કોઇ જગ્યાએ भक्त्येपेक्षेत्यत्राह- सेति ।

# सूत्र. सा मुख्येतरापेक्षत्त्वात् ॥ १-२-१ ॥

सा- प्रथमाह्निके ऽनुरक्ति त्त्वे नोक्ता भगवद्भक्तिः मुख्या मुक्तिसाधनत्वेनोदितेषु साङ्ख्ययोगादिषु प्रधानीभूता । कुतः ? इतरापेक्षत्त्वात् इतरेषां साङ्ख्ययोगादीनां भक्त्यपेक्षत्त्वात् ॥ १-२-१ ॥ कुत एवमित्यत आह-

#### सूत्र - प्रकरणाच्च ॥ १-२-२ ॥

प्रकरणञ्चेदं भक्तरेव । तथा च कठवळ्याम्- ''नायमात्मा प्रवचनेन सांખ्य અને યોગને પણ મુક્તિના સાધનરૂપે નિરૂપણ કર્યા છે. તેથી ભક્તિને તેની અપેક્ષા રહે છે કે સાંખ્યયોગને ભક્તિની અપેક્ષા રહે છે ? એ પ્રશ્નના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્રનું અવતરણ કરે છે શ્રી મહર્ષિ.

सूत्र :- सा मुख्येतरापेक्षत्त्वात् ॥ १-२-१ ॥

पदच्छेद:- सा मुख्या इतर अपेक्षत्त्वात्

સૂત્રનો અર્થ :- મુક્તિના સાધનમાં ભક્તિ જ મુખ્ય છે. સાંખ્ય યોગાદિ સાધનને ભક્તિની અપેક્ષા રહે છે માટે.

ભાષ્યાનુવાદ :- પ્રથમ આક્તિકમાં અનુરાગ સ્વરૂપે વર્શવેલી ભક્તિ જ મુક્તિના સાધન તરીકે નિરૂપેલ સાંખ્યયોગાદિ સાધનોમાં મુખ્ય છે. કારણ ઇતર સાંખ્યાદિ સાધનોને ભક્તિની અપેક્ષા છે. તે હેતુથી ભક્તિને જ મુખ્ય સાધન જાણવું.

स्त्र :- २

સૂત્ર ભૂમિકા :- ભક્તિનું જ મોક્ષ સાધનમાં પ્રધાનપશું શા માટે ? તેના પ્રત્યુત્તરમાં આગળનું સૂત્ર..

सूत्र:- प्रकरणाच्च ॥ १-२-२ ॥

पदच्छेद:- प्रकरणात् च।

સૂત્રનો અર્થ: - આ પ્રકરણ ભક્તિનું નિરુપણ કરનારું છે માટે

लभ्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन । यमेवैष वृणुते तेन लभ्यस्तस्यैष आत्मा विवृणुते तनुं स्वाम्'' इति । तथा मुण्डके- ''आत्मक्रीड आत्मरितः क्रियावानेष ब्रह्मविदां विरष्ठ'' इति च । प्रकरणञ्च परमात्मनः- ''अणोरणीयान्महतो महीयान्''। ''यस्य ब्रह्म च क्षत्रञ्चोभे भवत ओदनः''। ''यः सेतुरीजानानामक्षरं ब्रह्म यत्परम्''। ''तिद्वष्णोः परमं पदम्''। ''भयादस्याग्निस्तपित'' इत्यादि । ''अङ्गुष्ठमात्रः पुरुषो मध्य आत्मिन तिष्ठित'' इत्यादि च ।

तथा मुण्डके च- ''जुष्टं यदा पश्यत्यन्यमीशमस्य महिमानिमिति वीतशोकः'' इत्यादि । ''स वेदैतत्परमं ब्रह्म धाम'' इत्यादि च । ''आविस्सिन्निहितं गुहाचरं नाम महत्पदमत्रैतत्समिपतम् । एजत्प्राणिन्निमिषच्च यदेतज्जानथ सदसद्वरेण्यं परं विज्ञानाद्यद्विष्ठं प्रजानाम्'' ।

તેની પ્રધાનતા જણાવી.

ભાષ્યાનુવાદ :- પ્રિયતમની જ વરણી :- કઠવલ્લીમાં યમરાજા નચિકેતા પ્રત્યે કહે છે, 'પરમાત્મા પ્રવચન, સુક્ષ્મ મેધા, બહુ શાસ્ત્રનું શ્રવણ કરવાથી પમાતા નથી. એ પરમાત્મા જે પ્રિયતમ પાત્રની વરણી કરે તે આત્મા જ તેને પામી શકે છે. પરમાત્મા પ્રિયતમ પાત્રને જ પોતાની ભાગવતી તનુ અર્પણ કરે છે.'

મુંડકોપ નિષદ્માં કહ્યું છે - આત્મામાં જ રમનાર, આત્મસ્વરૂપમાં જ આનંદ માનનાર, ક્રિયાવાન-ભક્તિમાન પુરુષ જ બ્રહ્મજ્ઞાનીઓમાં શ્રેષ્ઠ છે. આ બધું જ પ્રકરણ પરમાત્માના સ્વરૂપનું નિરૂપણ કરનાર છે.

**શ્રુતિ કહે છે :-** 'એ પરમાત્મા સુક્ષ્મથી પણ અતિશય સૂક્ષ્મ છે, મહાનથી પણ અતિશય મહાન છે'

'બ્રાહ્મણાદિ શ્રેષ્ઠને અત્રિયાદિ કનિષ્ઠ સમસ્ત વિશ્વ જેનું ભક્ષ્ય છે' 'સર્વથી શ્રેષ્ઠ પરબ્રહ્મ પોતાના સ્વરૂપની ઉપાસના કરનારા ભક્તોને સેતુની માફક સામે કિનારે પહોંચાડનારા છે.' 'ભગવાન વિષ્ણુનું ધામ સર્વોત્તમ છે' 'પરમાત્મા જીવોમાં અંતર્યામિસ્વરૂપે રહ્યા છે.'

''यस्सर्वज्ञस्सर्ववित्'' इति च । अतश्च- ''तमेव विदित्त्वातिमृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय'' इति मोक्षसाधनतया विहितं वेदनमुपासनं भक्तिरेवेति न विरोधः । स्मृतयश्च- ''नाहं वेदैर्न तपसा न दानेन न चेज्यया । भक्त्या त्वनन्यया शक्य अहमेवंविधोऽर्जुन ! इति । ''पुरुषस्स परः पार्थ ! भक्त्या लभ्यस्त्वनन्यया'' इति च । तथा चोक्तं श्रीमद्भागवते-

''दानव्रततपोहोमजपस्वाध्यायसंयमै: । श्रेयोभिर्विविधैश्चान्यै: कृष्णे भक्तिर्हि साध्यते ॥ एतदन्तस्समाम्नायो योगः सांङ्ख्यं मनीषिणाम् ।

વગેરે અનેક વિધ શ્રુતિ વાક્યો ભક્તિનાં મુખ્ય સાધનમાં પ્રમાણરૂપ છે. મુંડકોપનિષદ્નું પ્રમાણ :- 'ઉપાસક જ્યારે પ્રસન્ન થયેલા પરમાત્માને પોતાનાથી વિલક્ષણ સ્વરૂપે નિહાળે છે, ત્યારે તેના હૃદયમાં પરમાત્માના અપહત્પાપ્મા આદિક અષ્ટ ગુણોનો આવિર્ભાવ થાય છે. એ ગુણોના માધ્યમથી સાંસારિક શોકથી પર થાય છે.' 'ઉપાસક સર્વાધાર ને સર્વોત્તમ પરબ્રહ્મને જાણે છે.'

શ્રુતિ કહે છે: - 'એ પરમાત્મા પ્રકાશમય છે. સર્વત્ર જોડાયેલા હોવા છતાં વિશેષપણે હૃદયગુહામાં રહ્યા છે. આત્મસ્વરૂપે સમસ્ત વિશ્વના ધારક છે. સમસ્ત સંસાર તેમાં સમાયો છે. વિજ્ઞાનઘન જીવાત્માથી પણ શ્રેષ્ઠ એ પરમાત્માને આત્મ શ્રેય માટે જાણવા જોઇએ. કારણ એ ભગવાન કર્મબંધનથી પર છે.'

'પરબ્રહ્મ પરમાત્મા સર્વજ્ઞ છે, અને એક જ સમયે સર્વનો સાક્ષાત્ અનુભવ કરનારા છે.' 'એ પરમાત્માનો સાક્ષાત્કાર કરીને જીવ સંસારરૂપ મૃત્યુને તરી જાય છે. એમની પ્રાપ્તિનો બીજો કોઇ માર્ગ નથી.'

આ પ્રકારે આત્યંતિક મુક્તિના સાધનરૂપે કહેલું જ્ઞાન ને ઉપાસન બંને એક જ છે, ભક્તિસ્વરૂપ છે. તેમાં કોઇ પ્રકારનો વિરોધ નથી.

સ્મૃતિ ગ્રંથની સાક્ષી :- ભગવાન ગીતામાં કહે છે, 'હું વેદ, વિજ્ઞાન, તપ, દાન, કે પૂજાથી જેવો વશ થતો નથી, તેવો અનન્યભક્તિથી त्यागस्तपो दमस्सत्यं ''समुद्रान्ता इवापगाः'' ॥ इति च ॥

एतदन्तः एषः स्नेहेन भगवित मनोनिरोधः, अन्तः समाप्तिः फलं यस्य सः । समाम्नायो वेदः । योगोऽष्टाङ्गः । साङ्ख्यमात्मानात्मिववेकः । त्यागस्सन्न्यासः । तपस्स्वधर्मः । दम इन्द्रियदमनम् । मार्गभेदेऽपि सर्वेषामेकस्यां भक्तौ पर्यवसाने दृष्टान्तः समुद्रान्ता आपगा नद्य इवेति श्लोकार्थः । ''यं न साङ्ख्येन योगेन दानव्रततपोऽध्वरैः । व्याख्यास्वाध्यायसन्न्यासैः प्राप्नुयाद्यत्नवानिप'' इति च ''यं मां भक्त्यैव ईयुंः'' । इति पूर्वश्लोका-दाकर्षणीयम् । अतो भक्तिरेव मुख्या न साङ्ख्यादिः ॥ १-२-२

ननु- दर्शने सत्येव सर्वकर्मक्षयः श्रूयते । दर्शनं च साङ्ख्ययोगाभ्यां स्यात् । तत् उपयोगस्तयोर्मुक्तौ न्याय्यः । भक्तोस्तु न प्रसङ्गस्तत्रेत्याशङ्क्य परिहरति ।

# सूत्र. दर्शने न तेन व्यवधानात् ॥ १-२-३ ॥

વશ થાઉં છું. પામી શકું છું'

શ્રીમદ્ભાગવત ગ્રંથમાં :- 'દાન, વ્રત, તપ, હોમ, જપ, સ્વાધ્યાય, સંયમ વગેરે અનેકવિધ સાધનોથી ભગવાનમાં પ્રેમ પ્રગટે છે. જેમ ભિન્ન માર્ગે વહેતી નદીઓ સમુદ્ર પ્રત્યે જ ગતિ કરે છે, તેમ સમગ્ર વેદ, યોગ, સાંખ્ય, જ્ઞાન, ત્યાગ, તપ, દમ ને સત્ય વગેરે સાધન સમુદાય પરમાત્માના સ્વરૂપમાં જ સ્નેહપૂર્વક મનનો નિરોધ કરવા રૂપ ફળ પ્રાપ્તિ અર્થે જ છે.'

સમામ્નાયનો અર્થ 'વેદ' થાય છે.

યોગનો અર્થ અષ્ટાંગયોગ થાય છે.

સાંખ્યનો અર્થ આત્મા અનાત્મા (શરીર)નો વિવેક થાય છે.

ત્યાગનો અર્થ સંન્યાસ જાણવો.

તપનો અર્થ સ્વધર્મ જાણવો.

દમનો અર્થ ઇન્દ્રિયોનું દમન જાણવું.

પૂર્વોક્ત અનેકવિધ સાધનોમાં ભેદ હોવા છતાં તેનું એક ભક્તિમાં જ સમાવેશ થાય છે.

'સાંખ્યાદિ સાધનના પ્રયત્ન દ્વારા જે પ્રાપ્તિ થતી તે ભક્તિથી પ્રાપ્ત થાય

सत्येव दर्शने मुक्तिः श्रूयते नाम । तत्र च न साङ्ख्यस्य योगस्य वा अन्यस्य वा केवलस्योपयोगः,कुतः ? तेन-परमपुरुषवरणेन, व्यवधानात् । ''तस्यैष आत्मा विवृणुते तनुं स्वाम्'' इति हि श्रूयते । वरणं च भक्त्येकलभ्यम् । तदन्यशासिद्धता तयोर्भक्त्या । दर्शनेन तु न भक्तेः, द्वारमात्रं हि तत् ॥

परं त्वेवं व्याचक्षते परोक्षापरोक्षभेदेन भिन्नयोः परमात्मविज्ञानयोर्यत् परम् - अपरोक्षलक्षणं विज्ञानं, तस्यैव मुक्तिसाधनत्वं श्रुतिमतं नाम । तथा च श्रूयते - ''भिद्यते हृदयग्रन्थिः'' इत्यादि । तच्चापरोक्षं विज्ञानं साङ्ख्ययोगगम्यं नाम, तथा च श्रूयते- ''अध्यात्मयोगाधिगमेन देवं मत्वा'' इति । अध्यात्ममिति साङ्ख्यमुच्यते, योग इति च स्फुटम्, तयोरिधगमेन-लाभेन देवं मत्वा साक्षात्कृत्येति तदर्थः।तदेवं सित न भक्तेः प्राधान्यमित्यत्राह-

છે.' એ હેતુથી ભક્તિ જ મોક્ષ સાધનમાં મુખ્ય છે. સાંખ્ય કે યોગ નહિં.

#### सूत्र :- 3

સૂત્ર ભૂમિકા :- અક્ષેપ :- પરમાત્માનાં દર્શનથી જ સર્વકર્મનો નાશ થાય છે. એ દર્શ સાંખ્ય ને યોગના માધ્યમથી થાય છે. તે હેતુથી મુક્તિનું સાધન સાંખ્ય ને યોગ જ બની શકે. ભક્તિનો અહીં કોઇ પ્રસંગ જ ઉદ્દભવતો નથી. તેના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્રની પ્રવૃત્તિ કરે છે શ્રી શાંડિલ્ય મહર્ષિ.

सूत्र :- दर्शने न तेन व्यवधानात् ॥ १-२-३ ॥ पदच्छेद :- दर्शने न तेन व्यवधानात् ।

સૂત્રનો અર્થ: - સાંખ્ય ને યોગ પરમાત્માના દર્શનમાં સાધન બની શકતાં નથી, કારણ પરમ પુરુષની વરણીમાં વ્યવધાનરૂપ હોવાથી. પરમાત્માની પ્રાપ્તિમાં આવરણરૂપ બને છે.

ભાષ્યાનુવાદ :- પરબ્રહ્મ પ્રાપ્તિમાં સાક્ષાત્ સાધન :- પરમાત્માના દર્શનથી મુક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે એ સર્વ શાસ્ત્ર સંમત છે. તેમાં સાંખ્ય, યોગ કે અન્ય સાધનની અપેક્ષા રહેતી નથી. કારણ પરમાત્માની વરણી કરવામાં તે સાધનો વ્યવધાનરૂપ છે. અર્થાત્ સાધન બની શક્તા નથી.

શ્રુતિ તેમાં સાક્ષી પુરે છે, 'પરમાત્મા જેની વરણી અર્થાત્ સ્વીકૃતિ

दर्शने नेति । दर्शने - अध्यात्मयोगलभ्ये भिक्तरसर्वाजते दर्शने सित, न तावन्मात्रेण परमा मुक्तिः । कृतः ? तेन- तथाविधेन दर्शनेन, व्यवधानात्-अन्तरितत्त्वात् । साक्षात्कर्तुरात्मनः साक्षाित्क्रयमाणेन परमात्मना अन्तरस्य भेदप्रतिभानस्यानपगमादित्येतत् । सत्यप्यात्मपरमात्मभेदे अपृछ्ग्दर्शनमेव हि परममुक्तये साधनं भवित । आत्मेत्येव तूपगृह्णीयात् ''आत्मेत्येव तूपगच्छन्ति ग्राहयन्ति च'' । ईदृशञ्चपरमप्रेमान्धस्यैव परम भक्तस्य भवेत् नान्यस्य । यथा च गाढस्त्रेहेन तादात्म्यभावनं शुकादीनामभूत्र तथा अन्येषाम् । तथा च भागवते सूतः ''तत्समारितानन्तह्तािखलेन्द्रियः'' इति । विष्णुपुराणे प्रह्लादवाक्यम्- ''सर्वगत्त्वादनन्तस्य स एवाहमवस्थितः । मत्तः सर्वमहं सर्वं मिय सर्वं सनातने''इति ।''तद्धैतत्पश्यन् ऋषिर्वामदेवः प्रतिपेदेऽहं मनुरभवं

કરે તે જ આત્મા તેને પામી શકે છે. પરમાત્મા જ પોતાના સ્વરૂપનું તેને દાન કરે છે.'

સાંખ્ય ને યોગને ભક્તિની અપેક્ષા: - આ પ્રકારે વરણી માત્ર ભક્તિથી જ શક્ય બને. સાંખ્ય ને યોગ તેમાં નિરપેક્ષ છે. તેની અપેક્ષા રહેતી નથી. અર્થાત્ ભક્તિને સાંખ્યયોગની અપેક્ષા નથી. સાંખ્યયોગને ભક્તિની અપેક્ષા રહે છે. તેથી તે નિરપેક્ષ સાધન નથી. માત્ર ભક્તિ જ નિરપેક્ષ સાધન છે. સાંખ્ય ને યોગ દર્શનમાં દ્વાર માત્ર છે. સાક્ષાત્ સાધન એક માત્ર ભક્તિ જ છે.

અન્ય વિદ્વાનોના મતે સૂત્રનું વ્યાખ્યાન્તર :- આક્ષેપ :-પરોક્ષ અને અપરોક્ષ ભેદથી પરમાત્મવિજ્ઞાન બે પ્રકારનું છે. તેમાં જે અપરોક્ષ જ્ઞાન છે તેજ મુક્તિનું સાધન છે. એમ શ્રુતિ સંમત સિદ્ધાંત છે.

શ્રુતિ કહે છે 'પરમાત્માના પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનથી હૃદય ગ્રંથી ભેદાય છે.' એ અપરોક્ષ જ્ઞાન એટલે સાંખ્ય ને યોગ.

તેમાં શ્રુતિનું પ્રમાણ :- 'અધ્યાત્મ એટલે કે સાંખ્ય ને યોગની પ્રાપ્તિથી પરમાત્માનો સાક્ષાત્કાર થાય છે.'

આ પ્રકારે સાંખ્ય ને યોગને સ્પષ્ટપણે મુક્તિમાં સાધનરૂપ દર્શાવ્યા

कक्षीवानुषिरस्मि विप्रः'' इति ॥ १-२-३ ॥

नन्- श्रुयते नाम ''यमेवैष वृण्ते तेन लभ्यः'' इति । तेन च वरणं साधनं विज्ञायते । न तावता भक्तेरुपयोगः सिद्धयतीत्यत्राह दृष्टक्त्वाच्चेति ॥

### स्त्र. दृष्ट्रत्वाच्च ॥ १-२-४ ॥

प्रियतम एव वरणीयो भवति । यस्यायं निरतिशयप्रियः स एवास्य છે. તેથી ભક્તિનું પ્રધાનપશું રહેતું નથી. તેના સમાધાનમાં આ સૂત્રની પ્રવૃત્તિ થઇ છે.

સુત્રમાં એ સિદ્ધ કરે છે કે, ભક્તિરસ રહિત માત્ર સાંખ્ય ને યોગ પરમ મુક્તિનાં સાધન બની શક્તાં નથી. કારણ તેમાં આવરણ રહ્યું છે. સાંખ્ય અને યોગને સાધન સ્વીકારે તો સાક્ષાત્કાર કરનાર આત્મા અને સાક્ષાત્કાર કરતા પરમાત્મા વચ્ચે ભેદ અવર્જનીય રહે છે. વાસ્તવિક રીતે બંને વચ્ચે ભેદ હોવા છતાં બંનેનું અપૃથકુ દર્શન જ પરમ મુક્તિનું સાધન બને છે.

પ્રેમાદ્વૈતની કક્ષા :- શ્રુતિ કહે છે 'ઉપાસક પુરુષ પોતાના આત્મસ્વરૂપને 'હું પરમાત્મા જ છું' એ પ્રકારે ગ્રહણ કરે છે ને બીજાને ગ્રહણ કરાવે છે.'

આ પ્રકારની અંદ્રેત ભાવના પરમપ્રેમથી લીન બનેલા એકાંતિક ભક્તના દિલમાં જ ઉઠે. અન્યને નહિ. જેવી રીતે એ પ્રકારનો તાદાત્મ્ય-એક્યભાવ ગાઢ સ્નેહથી શુકદેવજીના હૃદયમાં જાગ્રત થયો તેવો અન્યને થયો નથી. ભાગવત તેની સાક્ષી પુરતાં કહે છે, 'પરીક્ષિતે જ્યારે શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્માનું સ્મરણ કરાવ્યું, તેટલા માત્રથી તો શુકદેવજીનાં ઇન્દ્રિયો ને અંતઃકરણ પરમાત્માના સ્વરૂપમાં આકર્ષિત થઇ ગયાં.'

વિષ્ણુ પુરાણમાં પ્રહ્લાદજીનું વચન છે :- પ્રદ્લાદની અદ્વૈતભાવના :- 'અનન્ત પરમાત્મા સર્વમાં રહ્યા છે તેથી હું સ્વયં તે રૂપે જ રહ્યો છું. મારાથી જ આ વિશ્વની ઘટમાળા ચાલી રહી છે. સનાતન સ્વરૂપ મારે વિષે જ સર્વનો નિવાસ છે.'

प्रियतमो भवतीत्येतल्लोके दृष्टं चेत्यर्थः । चकाराद्धक्तेर्मुख्यसाधन-त्त्वज्ञापकगीतावचनस्य सम्ञ्रयः ॥

परे तु - एवं गाढानुरागेण यथा भगवता तादात्म्यभावनम्निमग्न-हृदयत्त्वम्, न तथा साङ्ख्ययोगाभ्यामित्याह- दृष्टत्त्वाच्चेति । यथा कान्तैकपरायणायाः कान्तायास्तस्मिन्ननुरागातिशयेन तद्भावापत्तिर्दृष्टा, चन्द्रादौ च चकोरादेरिति ॥१-२-४ ॥

नन्- प्राधान्यं साङ्ख्ययोगयोरेव समुचितम्, "नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय'' इति श्रूतेः ॥ प्रेमातिशयलक्षणस्य भक्तिस्वरूपस्य तु तद्पसंस्करणेन भवतुपयोग इत्यत्राह- अत एवेति ॥

# सुत्र. अत एव बल्लवीनाम् ॥ १-२-५ ॥

भा० यत एव न साङ्ख्ययोगयोर्मुख्यसाधनत्त्वम्, अत एव

ઋષિવામદેવનો પણ અદ્ભૈતભાવનો અનુભવ :- બ્રહ્મનો અનુભવ કરનાર ઋષિવામદેવ પણ એમ માનતા કે 'હું મનુ સ્વરૂપે થયો. હું કક્ષીવાન રૂપે થયો.'

ભાવાર્થ:- આ પ્રકારે પ્રેમાદ્વેતની કક્ષાના અનુભવથી અવર્જનીય જ સાક્ષાતુ મુક્તિમાં સાધન સિદ્ધ થાય છે. સાંખ્યને યોગમાં આ કક્ષાનો અનુભવ શક્ય નથી.

#### सूत्र :- ४

સૂત્ર ભૂમિકા :- આક્ષેપ :- શ્રુતિમાં 'પરમાત્મા જેની વરણી કરે તેજ તેમને પામી શકે' આ પ્રકારે વરણ એ જ મુક્તિમાં સાધન થયું. તેમાં ભક્તિનો કોઇ વિશેષ ઉપયોગ જણાતો નથી. તેના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્ર....

> सूत्र:- दृष्टत्त्वाच्च ॥ १-२-४ ॥ पदच्छेद:- दृष्ट्रत्वात् च।

સૂત્રનો અર્થ:- લોકમાં ભક્તિને જ મુક્તિના સાધન તરીકે અનુભવસિદ્ધ છે.

वल्लवीनाम् तयोस्साङ्ख्ययोगयोरभावात्, केवलेन प्रेमातिशयेन तद्भावभावापत्त्या निःश्रेयसलाभः सुसम्पन्नः । तदुक्तं दशमस्कन्धे-''दुःसहप्रेष्टविरहती-वृतापधुताशयाः । ध्यानप्राप्ताच्युताश्लेषनिर्वृत्या श्लीणमङ्गलाः ॥ तमेव परमात्मानं जारबुद्धयापि सङ्गताः । जहुर्गृणमयं देहं सद्यः प्रश्लीणबन्धनाः''॥ इति ॥ ''न पारयोऽहं निरवद्यसंयुजां स्वसाधुकृत्यं विबुधायुषापि वः । या माभजन् दुर्जरगेहश्रृङ्खलाः संवृश्च्य तद्वः प्रतियातु साधुना'' इति ॥ एकादशस्कन्धे- ''रामेण सार्धं मथुरां प्रणीते श्लाफिल्कना मय्यन्रक्तचित्ताः। विगाढभावेन

न मे वियोगतीवाधयोऽन्यं ददृशुः सुखाय ॥ ता नाविदन्मय्य-

ભાષ્યાનુવાદ :- જે પ્રિયતમ હોય તેની જ વરણી થઇ શકે છે. જેને જે વ્યક્તિ પ્રિય હોય તે જ પ્રિયતમ બની શકે. એ પ્રકારે લોકાનુભવસિદ્ધ છે. ભક્તને ભગવાન અતિશય પ્રિય છે. તેથી ભક્ત પણ ભગવાનને અતિ પ્રિય છે.

સૂત્રમાં ચ શબ્દથી ભક્તિનું મુખ્ય સાધન જણાવતું ગીતાવચન અહીં આ સંદર્ભમાં જાણવું.

પતિવ્રતા નારી ને ચકોરના જેવી પ્રીતિ:- અન્યમત અનુસાર વ્યાખ્યા:- ગાઢ અનુરાગથી ભક્તિને ભગવાન સાથે જેવો તાદાત્મ્ય સંબંધ અનુભવાય છે તેવો સંબંધ સાંખ્ય ને યોગથી અનુભવાતો નથી. એથી લોકદેષ્ટાંત માધ્યમથી કહે છે. 'જે રીતે પતિપરાયણ પત્નીને પોતાના સ્વામીને વિષે અતિશય સ્નેહથી તન્મયતા પ્રગટે છે' તેવી તન્મયતા ભક્તને ભગવાનમાં પ્રગટે છે. 'ચકોરને જેવી ચન્દ્રમામાં પ્રીતિ છે' તેવી ગાઢ પ્રીતિ ભક્તને ભગવાનમાં રહી છે.

એથી લોકાનુભવસિદ્ધ ભક્તિ જ મુક્તિનું સાધન બને છે.

### सूत्र :- प

સૂત્ર ભૂમિકા :- આક્ષેપ :- મુક્તિના સાધનમાં સાંખ્ય ને યોગનું જ પ્રધાનપણું જોવામાં આવે છે. શ્રુતિ કહે છે 'મુક્તિ માટે જ્ઞાન વિના બીજો કોઇ માર્ગ નથી.' એથી પ્રેમલક્ષણા ભક્તિનું સ્વરૂપ જ્ઞાનને સંસ્કાર આપવાનું नुषङ्गबद्धियः स्वमात्मानमदस्तथेदम् ॥ यथा समाधौ मुनयोऽब्धितोये नद्यः प्रविष्टा एव नामरूपे'' इति भगवदुक्तगोपी-कर्त्तृकिनिरितशयप्रेमरूपफलं भक्तेभगवतैव सिवस्तरं निरूपणात् ॥ तथा ''गोप्यः कृष्णे वनं याते तमनुद्रुतचेतसः । कृष्णलीलाः प्रयागन्त्यो निन्युर्दुःखेन वासरान् ॥ गोपीनां परमानन्द आसीद्गोविन्ददर्शने । क्षणं युगशतिमव यासां येन विनाभवत्''॥ तथा - ''यत्प्रेक्षणे दृशिषु पक्ष्मकृतं शपन्ती'' ति ॥ तथा विष्णुपुराणे- ''तिच्चन्ताविपुलाह्लादक्षीणपुण्यचया सती । तदप्राप्तिमहादुःख-विलीनाशेषपातका ॥ चिन्तयन्ती जगन्मूर्तं परब्रह्मस्वरूपिणम् ।

કાર્ય કરે છે. તેના સમાધાનમાં આગળના સૂત્રની પ્રવૃત્તિ-

सूत्र:- अत एव बल्लवीनाम् ॥ १-२-५ ॥

पदच्छेद:- अत एव बल्लवीनाम्।

સૂત્રનો અર્થ: – ગોપીઓને પ્રેમલક્ષણા ભક્તિથી જ મુક્તિ પ્રાપ્ત થઇ હોવાથી ભક્તિ જ મોક્ષસાધન છે.

ભાષ્યાનુવાદ :- ગોપાંગનાઓનો પ્રેમ :- સાંખ્ય અને યોગ મુક્તિમાં મુખ્ય કારણ નથી. કારણ ગોપીઓના જીવનમાં તેની સાધના નહિ હોવા છતાં અતિશય પ્રેમલક્ષણા ભક્તિથી ભગવદ્ભાવને પામી છે.

દશમ સ્કન્ધમાં કહ્યું છે 'પ્રિયતમ પરમાત્મા દુઃસહ વિરહાગ્નિના તાપથી ગોપીઓનું અંતઃકરણ પવિત્ર બન્યું હતું. ધ્યાનયોગથી સાક્ષાત્ અનુભવેલા પરમાત્માના દિવ્ય સંબંધનો પરમ આનંદ પામેલી ગોપીઓના પુણ્યનો કોઇ પાર નથી. કારણ શ્રીકૃષ્ણને પતિબુદ્ધિથી સેવ્યા છતાં તેઓના ભવોભવનાં બંધન તૂટી ગયાં. તેથી જ ગુણમય શરીરનો ત્યાગ કરી પરમ કલ્યાણ પામી.'

ભગવાન સ્વયં ઋશી બન્યા :- શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્મા સ્વયં ગોપીઓ પ્રત્યે કહે છે, 'મારા સ્વરૂપમાં નિર્દોષભાવથી સ્નેહ સંબંધ ધરાવતી તમારા ઉપકારનો બદલો આપવા દેવતાઓના આયુષ પર્યંત પણ હું સમર્થ નથી.' કારણ અતૂટ ગૃહબંધનની સાંકળને તોડી તમે મારા સાંનિધ્યમાં આવી છો.

60

निरुच्छवासतया मुक्तिं गतान्या गोपकन्यका'' इति च ॥ १-२-५ ॥

ननु भक्त्या मामभिजानाती'' ति भक्तोज्ञीनाङ्गत्त्वं गम्यते, तत्कथं भक्तेः प्राधान्यम् ? इत्यत्राह - भक्त्येति ।

# सूत्र. भक्त्या जानातीति चेन्नाभिज्ञप्या साहचर्यात् ॥ १-२-६ ॥

भक्त्या जानाति- ''भक्त्या मामभिजानाती'' ति भगवद्वचनाद्धक्ते-र्ज्ञानाङ्कत्वमेव यक्तमिति चेन्न । अभिज्ञप्त्या साहचर्यात् । अभिज्ञप्तिः -

પ્રેમાતિશયમાં ગોપીઓની સ્થિતિ :- એકાદશ સ્કંધમાં ભગવાન કહે છે, 'જ્યારે બલરામ સાથે મને અક્રુરજી મથુરાપુરી લઇને સીધાવ્યા ત્યારે મારે વિષે અનુરાગ ધરાવતી ગોપીઓના દિલમાં મારા વિયોગની તીવ્ર વ્યાધિ ઉત્પન્ન થઇ. તે કારણથી અન્ય વિષયોમાં ક્યાંય ચિત્ત ન ચોટ્યું. કોઉ પદાર્થ તેને સુખરૂપ ન જણાયો.'

'જેમ સમાધિનો અનુભવ કરનાર યોગી સમુદ્રમાં લીન બનેલી નદીની પેઠે પોતાના નામરૂપની વિસ્મૃતિ કરે છે, તે જ રીતે મારા સ્વરૂપમાં પ્રેમાદ્દૈતથી તદાત્મ્યભાવને અનુભવતી ગોપીઓને પોતાના શરીર અને સમસ્ત વિશ્વની વિસ્મૃતિ થઇ.'

આ પ્રકારે પરમાત્માએ સ્વમુખે વર્ણવેલા ગોપીઓનો અતિશય પ્રેમ જ ભક્તિના ફળ સ્વરૂપ છે.

એ જ રીતે જ્યારે ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ વન સીધાવતા ત્યારે ગોપીઓનું ચિત્ત તેમની પાછળ દોડતું. પ્રેમાધિક્યથી કૃષ્ણલીલાનું ગાન કરવા લાગતી, બહુ વિરહ વેદનામાં દિવસો પસાર કરતી. ગોવિંદનાં દર્શનથી પરમ આનંદ અનુભવતી. શ્રીકૃષ્ણ વિના એક ક્ષણ પણ યુગ સરખી ભાસતી. કૃષ્ણદર્શન સમયે પાંપણો બનાવનાર બ્રહ્માને ઠપકો આપતી, કારણ, નિમેષ ભરે તેટલી વાર પણ તેમને શ્રીકૃષ્ણ દર્શનનો વિરહ થતો.

વિષ્ણુપુરાણમાં કહ્યું છે :- 'પરમાત્માના ચિંતવનના અનંત આહ્વાદથી ગોપીઓનાં પુષ્ય ક્ષીણ બન્યાં. પરમેશ્વરનું સ્મરણ કરવા છતાં

तत्त्वतस्सोऽयिमति साक्षात्कारः, अभितः- साकल्येन ज्ञप्तिरिति वा । साक्षात्कार इत्येतत् । तया सह साहचर्यात् । अभिज्ञप्तिर्भक्तेर्ने व्यभिचरतीति यावत् । ''भक्त्या मामभिजानाती'' त्यस्य चायमर्थः - स्वरूपतस्स्वभावतश्च योऽहम्, गुणतो विभूतितश्च यावांश्चाहम्, तं मामेवंरूपया भक्त्या तत्त्वतोऽभिजानाति । तत्त्वतोऽभिज्ञाय, ततः - भक्तितः, मां विशते -स्वरूपस्वभावविभृतिदर्शनोत्तरकालभाविन्या अनवधिकातिशयभक्त्या मां प्राप्नोतीति । अयम्भावः - पर्वभेदेन साध्यसाधनभावापन्ने नाम भक्तिज्ञाने. तर्यो भिक्तिरेव नियताहितातिशया साक्षात्प्राप्तिसाधनमिति न ज्ञानस्याङ्गं भक्तिरिति ॥ १-२-६ ॥

દર્શન નહિ પ્રાપ્ત થવાથી ઉત્પન્ન થયેલા વિરહાગ્નિથી તેમનાં પાપ પણ ભસ્મ થયાં. આ રીતે પુણ્યપાપથી રહિત બની જગન્મૂર્તિ જગદીશનું સ્મરણ કરતી કરતી શરીરનો ત્યાગ કરી પરમ મુક્તિ પામી.'

આ પ્રકારે અનેક શ્રુતિ સ્મૃતિ વચનોથી ભક્તિનું જ મોક્ષસાધનમાં પ્રધાનપણું સિદ્ધ થાય છે. સાંખ્ય કે યોગનું નહિ.

સૂત્ર ભૂમિકા :- આક્ષેપ :- ગીતામાં ભગવાન કહે છે 'ભક્તિથી મને જાણે છે' તેથી ભક્તિ જ્ઞાનનું અંગ કહેવાય. તે મુખ્ય સાધન કેમ બની શકે ? તેના સમાધાનમાં આગળના સૂત્રનો આરંભ કરે છે ઋષિ...

> सूत्र. भक्त्या जानातीति चेन्नभिज्ञाप्त्या साहचर्यात् ॥ १-२-६ ॥ पदच्छेद :- भक्त्या जानाति इति चेत् न अभिज्ञाप्त्या साहचर्यात्।

સ્ત્રનો અર્થ:- 'ભક્તિથી જાણે છે' એમ જે કહ્યું છે તે તત્ત્વથી ભગવાનનો સાક્ષાત્કાર થવાના અર્થમાં જાણવું. ભક્તિથી જાણવું એટલે तत्त्वथी साक्षात्कार करवो.

ભાષ્યાનુવાદ :- 'ભક્તિથી મને જાણે છે' આ પ્રકારનું જે ભગવદ્વચન છે તેથી ભક્તિ જ્ઞાનનું અંગ કહેવાય એમ જો તમે આક્ષેપ કરતા

पूर्वोक्तार्थमेव दृढीकरोति - प्रागिति ।

# सूत्र. प्राग्ज्ञानाद्भक्त्युपदेशात् ॥ १--२--७ ॥

"अहङ्कारं बलं दर्पं कामं क्रोधं परिग्रहम् । विमुच्य निर्ममः शान्तो ब्रह्मभूयाय कल्पते ॥ ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मा न शोचित न काङ्क्षति । समः सर्वेषु भूतेषु मद्भिक्तं लभते पराम्" ॥ इति ह्युक्तम् । तथा च ब्रह्मज्ञानान्तरं भक्तिरुत्पद्यत इति स्थितम्, न तु भक्त्या ज्ञानस्योत्पित्तिरिति पुनर्ज्ञानोपदेशस्त्वाभिज्ञोपदेश इति व्याख्यातम् ॥

''भक्त्या जानातीति चेन्न, प्राग्ज्ञानाद्भक्त्युपदेशात्'' इति पाठे त्वयमर्थः- ''भक्त्या मामभिजानाती''ति वचनाद्भक्तेर्ज्ञानसाधनक्त्वस्य श्रवणाद्भक्तेर्ज्ञानाङ्गतैव प्राप्तेति न निःश्रेयसे प्राधान्यमिति चेन्न,

હો તો તેના સમાધાનમાં 'અભિજાનાતિ' નો અર્થ તત્ત્વથી સમગ્રપણે સાક્ષાત્કાર કરવાના અર્થમાં છે.'સ્વરૂપ, સ્વભાવ, ગુણ ને વિભુતિથી જેવો હું છું. તેવા જ સ્વરૂપે ભક્તિથી મારો સાક્ષાત્કાર કરે છે.' એ પ્રકારે જાણવાનો અર્થ થાય છે. આ પ્રકારે તત્ત્વથી જાણીને મને પામે છે.

ભાવાર્થ: - ભક્તિ ને જ્ઞાન બંને પર્વ ભેદથી સાધ્ય સાધન બને છે. પરંતુ તેમાં ભક્તિ જ પરમપ્રેમલક્ષણ સંસ્કારવિશેષ બનીને પરમાત્માની પ્રાપ્તિમાં સાક્ષાત્ સાધન બને છે. એથી ભક્તિ જ્ઞાનનું અંગ કહેવાય નહિ. જ્ઞાન ભક્તિનું અંગ કહેવાય.

#### थ्र : १

સૂત્ર ભૂમિકા :- પૂર્વ સૂત્રમાં નિરૂપેલ અર્થને જ વિશેષપણે સિદ્ધ કરે છે આ સૂત્રમાં.

सूत्र :- प्राग्ज्ञानाद्भक्त्युपदेशात् ॥ १--२--७ ॥

पदच्छेद:- प्राग् ज्ञानात् भक्ते: उपदेशात्।

સૂત્રનો અર્થ: - સર્વ પ્રથમ જ્ઞાન થયા પછી જ ભક્તિનો ઉપદેશ છે માટે ભક્તિ જ્ઞાનનું અંગ બની ન શકે. प्राक्- पूर्ववाक्ये ज्ञानाद्भक्त्युत्त्पत्तेः स्पष्टमुपदेशात् न ज्ञानस्याङ्ग भक्तिः। इह तु वचने- ज्ञाननिष्यन्नाया भक्तेः, अभिज्ञप्तौ- साक्षात्कारे साधनत्त्वमुच्यते, नापि तस्या अभिज्ञप्तेरेव साक्षात्प्रवेशहेतुत्त्वमुच्यते, किन्तु भक्तावेव साक्षान्तिःश्रेयसे साधनभूतायामितशयसम्पादनद्वारा साहाय्याचरणमुच्यते । ज्ञानाद्धिक्तः, तया दर्शनम्, तेन च सैव भक्तिनिरितशया भवित, ततश्च विशतीति यावत् । तथा च सिद्धिं भक्तेरेव प्राधान्यमिति ॥ १-२-७ ॥

ननु- तुल्यबलवदुभयत्र दर्शनाद्धिक्तज्ञानयोर्मुक्ति प्रति विकल्पोऽस्त्वित्याशङ्कां परिहरति- एतेनेति ॥

# सूत्र. एतेन विकल्पोऽपि परास्तः ॥ १-२-८ ॥

भा० एतेन अङ्गाङ्गिभावसमर्थनेन तयोर्विकल्पोऽप्यपास्तः । अपिशब्दात्समुच्चयवादः ॥ १-२-८ ॥

ભાષ્યાનુવાદ :- 'બ્રહ્મભૂત થયેલો પ્રસન્નાત્મા શોક કરતો નથી. કોઇ પ્રકારની ઇચ્છા રાખતો નથી. સર્વભૂતોમાં સમ ભાવ રાખે છે. તેથી જ મારી અનન્ય પ્રેમલક્ષણા ભક્તિને પામે છે.'

ભક્તિનું અંગ જ્ઞાન :- ગીતાના આ શ્લોકમાં ભગવદ્ વચનથી પ્રથમ બ્રહ્મજ્ઞાન ત્યાર બાદ ભક્તિની ઉત્પત્તિ દર્શાવી છે. પરંતુ ભક્તિથી જ્ઞાનોત્પત્તિ દર્શાવી નથી.

પાઠ ભેદથી સૂત્રનો અન્ય અર્થ:— 'ભક્તિથી જાણે છે' એ વચનમાં ભક્તિ જ્ઞાનનું અંગ જણાય છે' એ પ્રકારે આક્ષેપ કરતા હો તો તેના સમાધાનમાં 'પૂર્વ વાક્યમાં જ્ઞાન થયા પછી જ ભક્તિનો ઉપદેશ કર્યો છે.' તેથી ભક્તિ જ્ઞાનનું અંગ સિદ્ધ ન થાય. 'ભક્ત્યા અભિજાનાતિ' એ વાક્યમાં જ્ઞાનથી નિષ્પન્ન થયેલ ભક્તિ અભિજ્ઞાપ્તિ અર્થાત્ સાક્ષાત્કાર કરવામાં પ્રધાન સાધન છે. સાક્ષાત્કાર -દર્શન નિઃશ્રેયસ સાધનભૂત ભક્તિમાં અતિશયતા સંપાદન કરવામાં સહાયભૂત બને છે. અર્થાત્ જ્ઞાનથી ભક્તિ, ભક્તિથી દર્શન અને દર્શનથી ભક્તિની અનવિધક

ननु- ''यस्य देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथा गुरौ । तस्यैते कथिता ह्यर्थाः प्रकाशन्ते महात्मनः'' इत्याद्याथर्वणश्रुतौ अर्थ

प्रकाशहेतुतया श्रुता देवे या परा भक्तिः सा किमिन्द्रादिदेवविषया ? अथवा सर्वेश्वरपरमात्मदेवविषया ? इत्याशङ्क्य भगवद्देवविषयेति विरोधं परिहरति-

# सूत्र. देवभक्तिरितरविषया, साहचर्यात् ॥ १-२-९ ॥

भा० ''यस्य देवे परा भक्ति'' रिति श्रुतावर्थप्रकाशहेतुत्त्वेनोक्ता देवभक्ति:, इतरिवषया- इन्द्रादिदेवेभ्य इतरो यो भगवांस्तिद्वषया । कुतः ? ''यथा देवे तथा गुरौ'' इति गुरुपदेन साहचर्यात् । गुरुिह भगवतो रूपान्तरिमिति ॥ १-२-९

સર્વોત્કૃષ્ટતા ત્યાર બાદ એ પરા ભક્તિથી જ પરબ્રહ્મના સ્વરૂપમાં પ્રવેશ કરે છે. તેને સમાન બને તેથી ભક્તિનું જ મોક્ષસાધનમાં મુખ્ય સાધન સિદ્ધ થાય છે.

#### सूत्र :- ८

સૂત્ર ભૂમિકા :- અક્ષેપ :- ભક્તિ અને જ્ઞાન મોક્ષ સાધનમાં સમાન બલવાન જોવામાં આવે છે. માટે બંને સાધનનો વિકલ્પરૂપે સ્વીકાર કરવો જોઇએ. તેના સમાધાનમાં આગળનું સૂત્ર અવતારે છે મહર્ષિ.

सूत्र :- एतेन विकल्पोऽपि परास्तः ॥ १-२-८ ॥ पदच्छेद :- एतेन विकल्पः अपि परास्तः ।

સૂત્રનો અર્થ:- જ્ઞાન અને ભક્તિનો અંગાંગીભાવ સમર્થન થવાથી વિકલ્પ પણ રહેતો નથી.

ભાષ્યાનુવાદ :- જ્ઞાન અને ભક્તિ વચ્ચે અંગાંગીભાવ સમર્થન કર્યો છે. તે હેતુથી મુક્તિના સાધનમાં જ્ઞાનનો કોઇ વિકલ્પ જ રહેતો નથી. સૂત્રમાં રહેલા 'અપિ' શબ્દથી બંનેનો સમુચ્ચયવાદ અર્થાત્ એક સાથે બંનેનો કારણવાદ પણ રહેતો નથી.

ननु - मास्तु ज्ञानं साक्षान्मुक्तिसाधनम्, योगस्तु तथा स्यादित्यत आह-सूत्र. योगस्तूभयार्थमपेक्षणात् प्रयाजादिवत् ॥ १-२-१० ॥

भा० योगस्तूभयार्थम्- ज्ञानार्थं भक्त्यर्थं च । तथा च योगो ज्ञानस्य भक्तेश्चाङ्गं, तत्तदर्थं क्रियमाणत्त्वात् । तत्र हेतुमाह- अपेक्षणात् । तें

विना यतस्ततो विक्षिप्तिचित्तानां ज्ञानयोगस्य भक्तियोगस्य चासम्भवात् । ननु- भक्त्यङ्ग भूतस्य योगस्य कथं भक्त्यङ्गभूतस्य ज्ञानस्याङ्गत्त्वम् ? अङ्गानां हि मिथोऽङ्गाङ्गिभावो न भवतीत्यत आह-प्रयाजादिवत् । यथा प्रयाजाख्यः कर्मविशोषो वाजपेयस्याङ्गं, तदङ्गभूतदीक्षणीयादेरप्यङ्गं, तथा योगो भक्तेर्भक्त्यङ्गभूतस्य ज्ञानस्य चाङ्गं

#### सूत्र :- ६

સૂત્ર ભૂમિકા :- આક્ષેપ :- 'જે પુરુષને દેવને વિષે પરા સર્વોત્તમ ભક્તિ, તેવી જો ગુરુને વિષે થાય તોતેવા ઉદારબુદ્ધિ મહાત્માને સમગ્ર અર્થનું જ્ઞાન થાય છે.' આ અથર્વવણ શ્રુતિમાં દર્શાવેલ પરાભક્તિ ઇન્દ્રાદિદેવ સંબંધી જણવી કે પરબ્રહ્મ સંબંધી ? આ પ્રકારની શંકાનું સમાધાન આપવા આગળનું સૂત્ર...

> सूत्र :- देवभक्तिरितरिवषया, साहचर्यात् ॥ १-२-९ ॥ पदच्छेद :- देवभक्तिः इतरिवषया, साहचर्यात् ।

સૂત્રનો અર્થ: - દેવભક્તિ જે કહી છે તે દેવોથી ઉતર પરબ્રહ્મ વિષ્ણુ સંબંધી જાણવી. કારણ તેમાં ગુરુપદનું સાહચર્ય છે માટે.

ભાષ્યાનુવાદ :- દેવભક્તિનો વાસ્તિવિક અર્થ :- 'જે પુરુષને દેવને વિષે પરાભક્તિ છે' એ શ્રુતિમાં વર્ણવેલ દેવભક્તિ ઉતર પરમાત્મા વિષયક જાણવી. તેમાં 'યથા દેવે તથા ગુરો' જેવી દેવમાં તેવી ગુરુમાં એમ ગુરુપદનું સાહચર્ય છે. ગુરુને ભગવાનનું અપર સ્વરૂપ માનવામાં આવ્યું છે. માટે અહીં 'જેવી દેવતા વિષયક ભક્તિ' એનો અર્થ ઇન્દ્રાદિ દેવતાથી વિલક્ષણ પરમાત્મા વિષે પરાભક્તિ કરવાનો શ્રુતિનો ભાવાર્થ છે.

स्यात् ॥ १-२-१० ॥

ननु- ''समाधिसिद्धिरीश्वरप्रणिधानात्'' इति पतञ्जलिसूत्र ईश्वरप्रणिधानात्मकस्येश्वरभजनस्य समाधिस्वरूपयोगहेतुत्त्वमुक्तमिति भक्तेर्योगाङ्गत्त्वमुचितं, न तु योगस्य भक्त्यङ्गत्त्वमित्यत आह- गौण्येति ॥

# सूत्र. गौण्या तु समाधिसिद्धिः ॥ १-२-११ ॥

भा० गौण्येति । गौण्या तु । तुशब्दो वैलक्षण्ये । यां परः समाधिसाधनतया मन्यते सा अन्यैव गौणी भक्तिः, न प्रधाना । या चेयं गौणीश्रवणकीर्तनस्मरणपादसेवनार्चनवन्दनदास्य-सख्यात्मनिवेदनरूपा

#### सूत्र :- १०

સૂત્ર ભૂમિકા :- આક્ષેપ :- જ્ઞાન સાક્ષાત્ મુક્તિનું સાધન ભલે ન થઇ શકે પરંતુ યોગ સાધન બની શકે છે ? તેના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્રયોજના.

> सूत्र :- योगस्तूभयार्थमपेक्षणात् प्रयाजादिवत् ॥ १-२-१० ॥ पदच्छेद :- योगः तु उभयार्थम् अपेक्षणात् प्रयाजादिवत् ।

સૂત્રનો અર્થ: યોગ જ્ઞાન અને ભક્તિ એ બંનેમાં અંગભૂત છે. કારણ બંનેની સિદ્ધિ માટે યોગરૂપ સાધનની અપેક્ષા રહે છે. પ્રયાજકર્મની પેઠે.

ભાષ્યાનુવાદ :- જ્ઞાન અને ભક્તિનું અંગ યોગ :- યોગ જ્ઞાન અને ભક્તિ બંનેની સિદ્ધિ માટે છે માટે યોગ બંનેનું અંગ છે. કારણ બન્નેને તેની અપેક્ષા રહે છે. યોગ સાધના વિના જે તે વિષયમાં ભ્રમતા ચિત્તવાળાને ભક્તિ કે જ્ઞાન સિદ્ધ થતાં નથી.

આ વિષયમાં બીજો એક આક્ષેપ કરવામાં આવે છે 'યોગ ભક્તિનું અંગ છે. જ્ઞાન પણ ભક્તિનું અંગ છે. તો ભક્તિના અંગભૂત જ્ઞાનનું અંગ યોગ કેવી રીતે સંભવે ? અંગનો પરસ્પર અંગાંગીભાવ શક્ય નથી.' તેનું સમાધાન દેષ્ટાંત માધ્યમથી કરે છે. કે 'જેમ પ્રયાજ નામનું કર્મ વાજપેયનું नवविधा, तया भगवित निर्भरसान्द्रस्नेहरूपा निर्विकल्पसमाधिरूपा परा भक्तिर्भवत्यतो न जिज्ञासिता भक्तिरियम् ॥ १-२-११ ॥

ननु - भक्तिनि:श्रेयसाय साक्षात्प्रभवतीत्येतदनुप-पन्नमित्याशङ्कामुद्भाव्य परिहरति-

# सूत्र. हेया रागत्त्वादिति चेन्नोत्तमास्पदत्त्वात् ॥ १-२-१२ ॥

भा० परानुरक्तिलक्षणा सा भक्तिर्मुमुक्षभिर्हेया- सर्वदा नानुवर्त्तनीया, रागत्त्वात् । इति चेन्न, सा ह्युत्तमास्पदा । अनर्थाधायको हि रागो हेयः । उत्तमास्पदस्तु रागो न तथा । परमात्मा च न केनाप्यनुत्तमः, आनन्दमयो

અંગ બને છે. તેમાં વાજપેયના અંગભૂત દીક્ષાણીય નામે કર્મનું પણ અંગ પ્રયાજ કર્મ બને છે. તેથી એક જ અંગ અન્ય અંગનું પણ અંગ બની શકે છે. એજ ન્યાયે ભક્તિના અંગભૂત જ્ઞાનનું અંગ યોગ પણ બને છે. તેમાં કોઇ પ્રકારનો વિરોધ નથી.

#### सूत्र :- ११

સૂત્ર ભૂમિકા :- પતંજલી યોગસૂત્રમાં :- 'ઇશ્વર પ્રશિધાનથી સમાધિ સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય છે.' એ પ્રકારે કહ્યું છે. તેથી ઇશ્વર ભજનને સમાધિરૂપ યોગમાં કારણ માનવામાં આવેલું હોવાથી ભક્તિ યોગનું અંગ કહેવાય. યોગને ભક્તિનું અંગ સ્વીકારી ન શકાય તેના સમાધાનમાં આગળનું સૂત્ર...

सूत्र :- गौण्या तु समाधिसिद्धिः ॥ १-२-११ ॥ पदच्छेद :- समाधिसिद्धिः तु गौण्या ।

સૂત્રનો અર્થ: - સમાધિસિદ્ધિ ગૌણભક્તિથી સિદ્ધ થાય છે. (અહીં પ્રતિપાદન કરેલી ભક્તિ તો પરા-સાધ્યભક્તિ છે. તે ભિન્ન જ છે.) સાધન ભક્તિ યોગનું અંગ બની શકે:-

ભાષ્યાનુવાદ :- યોગને માનનારા જે ભક્તિને યોગ સમાધિમાં સાધનરૂપ સ્વીકારે છે તે ભક્તિ ગૌણ છે. સાધ્યભક્તિથી વિલક્ષણ છે.

ह्ययम्। निःश्रेयसिसिद्धिश्चास्याधिगमेनैव । अधिगमोऽपि सेवापर्यन्तः ।

एतेन- अनिर्देश्ये निर्गुणे परोक्षे भगवित परानुरिक्तर्भवतु नाम, परन्तु प्रत्यक्षे नराकृतौ भगवित परानुरिक्तर्हेया । मायिकाकारिवषयकरागत्त्वात् । स्त्रीपुत्रधनादिविषयकमायिकरागविदत्याशङ्का निरस्ता । साप्युत्तमास्पदैव हि। तथा हि - अनविधकातिशयज्ञानबलैश्वर्यवीर्यशक्तिते जःप्रभृत्य संख्येयकल्याणगुणगणिनिधः, स्वाभिमतानुरूपैकरूपाचिन्त्यनित्याद्भुता निरवद्यनिरितशयौ ज्ज्वल्यसौ न्दर्य सौ गन्ध्यसौ कुमार्य लावण्य-यौवनाद्यनन्तगुणनिधिर्वाङ्मनसापिरछेद्य स्वरूपस्वभावोऽपारकारुण्य सौशील्यवात्सल्यौदार्यैश्वर्यम-होदिधरनालोचितपात्रापात्रजनशरण्यः, प्रणतार्तिहर,आश्रितवात्सल्यैकजलिधरजन्त्वाव्ययन्त्व-लोकनियन्तृन्वादि

પરાભક્તિ નથી. એ ગૌણ ભક્તિ શ્રવણ, કીર્તન વગેરે નવ પ્રકારની છે. આ ભક્તિથી પરમાત્માના સ્વરૂપમાં ગાઢ સ્નેહસેવારૂપ નિર્વિકલ્પ સમાધિરૂપ પરાભક્તિ સિદ્ધ થાય છે. એ હેતુથી અહીં પરાભક્તિને યોગના અંગ તરીકે સ્વીકારી ન શકાય.

#### सूत्र :- १२

સૂત્ર ભૂમિકા :- ભક્તિ આત્યંતિક મુક્તિનું સાધન બની ન શકે. તેના સમાધાનમાં આગળનું સૂત્ર

सूत्र :- हेया रागत्त्वादिति चेन्नोत्तमास्पदत्त्वात् ॥ १-२-१२ ॥ पदच्छेद :- हेया रागत्त्वात् इति चेत् न उत्तमास्पदत्त्वात् ।

સૂત્રનો અર્થ: 'પરાનુરાગ ભક્તિ ત્યાગ કરવા યોગ્ય છે. કારણ તે રાગ સ્વરૂપ છે' એમ માનવું યોગ્ય નથી કારણ એનો આશ્રય ઉત્તમ છે. (એ અનુરાગનો આશ્રય પરમાત્મા છે)

ભાષ્યાનુવાદ :- પૂર્વપક્ષી અહીં શંકા ઉઠાવે છે કે 'ભક્તિ ત્યાગ કરવા યોગ્ય છે. સ્વીકાર કરવા યોગ્ય નથી.' કારણ તે રાગસ્વરૂપ છે. એના સમાધાનમાં કહે છે કે 'ભક્તિ' ભલે રાગસ્વરૂપ હોય છતાં તેનો આશ્રય ઉત્તમ છે.

काजहतस्वस्वभावः, सर्वज्ञः, सत्यसङ्कल्पो, निखलजगदेककारणं, परमकारुणिकतया ब्रह्मादिदेव

मनुष्याणां सर्वेषामाश्रयणीयत्त्वाय मानुषीं तनुमाश्रितः सकलजननयनिषयतां गतोऽस्पृष्टाशेषदोषगन्धो, दिव्यरूपो, दिव्यरूपो, दिव्यरूपां, परंब्रह्म, पुरुषोत्तमः, तत्स्वरूपविषयानुरक्तेः रागत्त्वेऽपि न हेयत्त्वं, किन्तूपादयेत्तवमेव ॥

किं बहुना, यो येन केनापि भावेन प्रत्यक्षमूर्तों श्रीकृष्णे मनः संयोजयित स तन्मयतां यातीति स्वयं भगवतैवोक्तं दशमस्कंधे- ''न मय्यावेशितिधयां कामः कामाय कल्पते । भर्जिताः क्षिथता धानाः प्रायो बीजाय नेष्यत'' इति। षष्टस्कन्धे चित्रकेतुवाक्यं सङ्कर्षणं प्रति- ''कामिधयस्त्विय रचिता न परम ! रोहन्ति यथा करम्भबीजानि । ज्ञानात्मन्यगुणमये गुणगणतोऽस्य

**ત્થાગ કરવા યોગ્ય રાગ :-** અનર્થને આપનાર રાગ જ ત્યાગ કરવા યોગ્ય છે.

સ્વીકાર્ય રાગ:- ઉત્તમ આશ્રયવાળો રાગ સ્વીકાર્ય છે. પરમાત્મા સર્વોત્તમ આશ્રય છે. કારણ એ આનંદ સ્વરૂપ છે. એમની કૃપાથી જ આત્યંતિક કલ્યાણની પ્રાપ્તિ થાય છે. એ પ્રાપ્તિ પણ સેવા પર્યંતની માનેલી છે. અર્થાત્ પરમ પુરુષની સેવા એજ પરમ મુક્તિ છે.

આ પ્રકારે પ્રતિપાદન કરવાથી 'નિર્ગુણ પરમાત્મ સ્વરૂપમાં પ્રેમ કરવો ને મનુષ્યરૂપ પરમાત્માને વિષે અનુરાગ કરવો નહી.' એ અનુરાગ માયિક આકારવિષયક હોવાથી સ્ત્રીપુત્રાદિકને વિષે કરેલો રાગ જેમ ત્યાગ કરવા યોગ્ય છે, તેમ એ અનુરાગ પણ ત્યાજ્ય છે. આ પ્રકારની આશંકા દૂર થઇ જાય છે. કારણ મનુષ્યાકૃતિમાં બિરાજતા પરમાત્મા પણ ઉત્તમ આશ્રય સ્થાન છે.

પરમાત્મા જ્ઞાન, બલ, ઐશ્વર્ય, વીર્ય, શક્તિ, તેજ વગેરે અનંતગુણોના સાગર છે. સદા એકરૂપતા, અચિન્ત્ય, નિત્ય, નિર્દોષ, અતિશય ઉજ્જવલ, સૌંદર્યના સિંધુ, સુગંધી ભરેલા, સુકુમાર, લાવણ્યતાના

द्वन्द्वजालानी'' ति । श्रीशुकयोगीन्द्रेणाप्युक्तम्- ''कामं क्रोधं भयं स्रोहमैक्यं सोहृदमेव च । नित्यं हरी विद्धतो यान्ति तन्मयतां हि त'' इति ॥ उक्तं च सप्तमस्कन्धे युधिष्ठिरं प्रति नारदेन-''कामादुद्वेषाद्भयात्स्रेहाद्यथा भक्तेक्त्येश्वरे मनः । आवेश्य तद्यं हित्त्वा बहवस्तद्गतिं गताः ॥ गोप्यः कामाद्भयात्कंसो द्वेषाच्वैद्यादयो नृपाः । सम्बन्धाद्वष्णयः स्नेहाद्ययं भक्त्या वयं विभो !'' इति॥ वेदस्तुतौ च- ''निभृतमरुन्मनोऽक्षदृढयोगयुजो हृदि यन्मुनय उपासते तदरयोऽपि ययुः स्मरणात् । स्त्रिय उरगेन्द्रभोगभुजदण्डविषक्तधियो वयमपि ते समाः समदृशोऽिङ्ग्रसरोजसुधाः'' ॥ इति ॥ प्रथमस्कन्धे भीष्मस्तृतौ च- ''ललितगतिविलासवल्गुहासप्रणय-निरीक्षणकल्पितोरुमानाः ।

નિધિ, સદા યુવા આદિક અનંત ગુણોના નિધિ સ્વરૂપ એ પરમાત્માનો વાણી અને મનથી લેશ માત્ર નિશ્ચય કરી શકાતો નથી.

અપાર કરુણાના સાગર, સુશીલતા, વાત્સલ્યતા, ઔદાર્યતા, ઐશ્વર્ય વગેરે મહાગુણોના નિધિ પરમેશ્વર શ્રીહરિ પાત્ર કુપાત્રનો વિચાર કર્યા વિના શરણાગતના દુઃખ દ્દર કરનારા છે.

આશ્રિત જનો પર વાત્સલ્યતાની વૃષ્ટિ વરસાવતા જલનિધી સમાન અજન્મા, અવ્યય, પરમાત્મા લોક નિયંતૃત્વ સ્વભાવનો ક્યારેય ત્યાગ કરતા નથી.

સર્વજ્ઞ, સત્યસંકલ્પ, સમગ્ર વિશ્વના કારણ સ્વરૂપ, પરમ કરુણાથી ભરપૂર ભગવાન બ્રહ્માદિ દેવોને, મનુષ્યોને આશ્રય કરી શકાય તે હેતુથી દિવ્ય માનુષ વિગ્રહ ધારણ કરી સર્વેના નયન ગોચર વર્તે છે. માયાજન્ય કોઇ પણ દોષગંધ તેમને સ્પર્શ કરી શકતો નથી. દિવ્યાકૃતિ, દિવ્યજન્મા પુરુષોત્તમ ભગવાનના સ્વરૂપ સંબંધી એ અનુરાગરૂપ રાગ ત્યાજ્ય નથી પરંતુ સ્વીકાર્ય છે.

તન્મચતાનું ફળ :- અધિક તો શું કહીએ 'કોઇ પણ ભાવથી પ્રત્યક્ષમૂર્તિ શ્રીકૃષ્ણના સ્વરૂપમાં મન સંયોજે તે તન્મય બને છે. એ પ્રકારે ભગવાને જ દશમસ્કન્ધમાં કહ્યું છે.'

कृतमनुकृतवत्य उन्मदान्धाः प्रकृतिमगन् किल यस्य गोपवध्वः'' ॥ इति ॥ पुनर्दश्मस्कन्धे ब्राह्मणीः प्रति स्वयं भगवान्-''नन्वद्धा मयि कुर्वन्ति कुशलाः स्वार्थदर्शनाः । अहैतुक्य-व्यवहितां भक्तिमात्मप्रिये यथा ॥ प्राणबुद्धिमनःस्वात्मदारापत्यधनादयः । यत्संपर्कात्प्रिया आसन् ततः कोऽन्वपरः प्रियः ॥ इति ॥ शुकदेवश्च- ''सकृद्यदङ्गप्रतिमान्तराहिता मनोमयीं भागवर्ती ददौ गतिम् । स

एव नित्यात्मसुखानुभृत्या व्युदस्तमायः परमोऽङ्ग ! किं पुन'' रिति ॥

'મારે વિષે બુદ્ધિ સમર્પિત કરનાર પુરુષની કામ સંબંધી ઇચ્છાઓ સંસારને જન્માવતી નથી. શેકેલા ને ઉકાળેલા દાણાની જેમ તેની કામનાઓનાં બીજ ભસ્મ બને છે.'

ષષ્ઠ સ્કંધમાં સંકર્ષણ પ્રત્યે ચિત્રકેતુ રાજાનું વચન છે. હે પરમેશ્વર ! તમે જ્ઞાનસ્વરૂપ ને માયિક ગુણોથી પર છો. તમારે વિષે કલ્પેલી કામબુદ્ધિ પણ ભસ્મ થયેલા બીજની પેઠે અન્ય દેહ માટે કલ્પાતી નથી. માયાના ગુણસંબંધથી જ આ જીવને સુખદુઃખ પ્રાપ્ત થાય છે.

શુકદેવજી પણ કહે છે, 'ભગવાનના સ્વરૂપને વિષે કામ, ક્રોધ, ભય, રનેહ, એકય અને સુહૃદભાવ રાખનાર મનુષ્યો પરમાત્મામય બની જાય છે.'

સપ્તમસ્કંધમાં યુધિષ્ઠિર પ્રત્યે નારદજી કહે છે, 'પરમેશ્વરને વિષે ભક્તિથી મન જોડનારની જેમ જ કામ,ક્રોધ, દ્વેષ, ભય કે સ્નેહથી મન સંયોજનાર નિષ્પાપ બની પરમાત્માને પામે છે.' કામભાવથી ગોપીઓ પામી. ભયથી ભજન કરનાર કંસ પામ્યો, દ્વેષ બુદ્ધિ કરનાર શિશુપાલનું તેજ શ્રીકૃષ્ણમાં સમાયું. સંબંધભાવથી યાદવો તર્યા. હે યુધિષ્ઠિર ! તમે પાંડવો સ્નેહભાવથી જોડાયા છો. ભક્તિભાવથી નારદાદિ સંતો જોડાયા છે.

વેદસ્તુતિમાં વેદો કહે છે, 'પોતાના મન, પ્રાણ અને ઇન્દ્રિયોને વશ કરી ટ્રઠ યોગ સાધનાર મુનિઓ પોતાના હૃદયમાં જે પરબ્રહ્મ તત્ત્વનું ઉપાસન કરે છે તે તત્ત્વને શત્રુબુદ્ધિથી સ્મરણ કરનારા પણ પ્રાપ્ત કરે છે. મહા સર્પ સમાન ભુજદંડમાં આસક્ત ગોપાંગનાઓ તમારા સ્વરૂપને પામી છે. અમે इत्यादिस्मृतिवाक्य-कदम्बैर्यत्सम्बन्धिनः कामादयोऽपि निरितशयिनः श्रेयसकराः, तिस्मिन् भगवित साक्षात्परमानन्दमूर्तौ परानुरागः कथं ? हेयः स्यात् । तिदतरिवषयकस्त्वनुरागो हेय एव भवित ॥ एतेन- अर्चारूपे भगवत्यनुरागस्य हेयत्त्वाशङ्कापि प्रतिक्षिप्ता । तत्र दृष्टान्तः- सङ्गवत् । यथा सङ्गत्त्वाविशेषेऽपि असत्सङ्गो हेयः, सत्सङ्गश्चोपादेयः । तदुक्तं तृतीयस्कन्धे स्वप्रसूं प्रति किपलदेवेन-

''यद्यसद्भिः पथि पुनः शिशादिरकृतोद्यमैः । आस्थितो रमते जन्तुस्तमो विशति पूर्ववत् ॥ सत्यं शौचं दया मौनं बुद्धिर्हीः श्रीर्यशः क्षमा ।

વેદઋચાઓ પણ સમદેષ્ટિ તમારા ચરણકમળ સુધારસનું પાન કરવામાં ગોપીકા સમાન છીએ.'

ભીષ્મસ્તુતિમાં ભીષ્મપિતામહ કહે છે, 'સુંદર પતિ, મનોહર વિલાપ, મનોહર મંદહાસ્ય, પ્રેમપૂર્વકની દેષ્ટિ વગેરેથી બહુ સન્માન પામી તન્મય બનેલી ગોપીઓ તમારા ચરિત્રોનું અનુકરણ કરતી કરતી નિશ્ચય તમને જ પામી છે.'

દશમસ્કન્ધમાં ભગવાન બ્રાહ્મણપત્નીઓ પ્રત્યે કહે છે... 'કેવળ પોતાનો સ્વાર્થ સાધનારા કુશળ પુરુષો મારે વિષે પોતાના પ્રાણ કરતાં પણ અધિક પ્રિય નિષ્કામ ભક્તિ કરે છે. કારણ પ્રાણ, બુદ્ધિ, મન, દેહ, દારા, પુત્ર, ધનાદિ પદાર્થો પણ મારા સંબંધથી જ પ્રિય થાય છે તેથી તેના કરતાં બીજા કોણ પ્રેમનું પાત્ર બની શકે ?.'

શુકદેવજી પણ કહે છે, 'પરમાત્માના સ્વરૂપની પ્રતિમા માત્ર એક જ વખત હૃદયમાં ધારણ કરવાથી મનોવાંછિત ભાગવતી ગતિ પ્રાપ્ત થાય છે તો નિત્ય આત્મસુખનો અનુભવ કરનાર માયાના સંબંધથી પર પરમાત્મા પોતાના ભક્તોને ભાગવતી દિવ્ય ગતિ પ્રદાન કરે તેમાં શું કહેવું?'

પૂર્વોક્ત સ્મૃતિ વચનોથી 'જેમના સંબંધમાત્રથી કામાદિ દોષો પણ નિરતિશય કલ્યાણકારી બને' એવા સાક્ષાત્ પરમાનન્દમૂર્તિ ભગવાનમાં शमो दमो भगश्चेति यत्सङ्गाद्याति संक्षयम् ॥ तेष्वशान्तेषु मूढेषु खण्डितात्मस्वसाधुषु । सङ्गं न कुर्याच्छोच्येषु योषित्क्रीडामृगेषु च ॥ न तथास्य भवेन्मोहो बन्धश्चान्यप्रसङ्गतः । योषित्सङ्गाद्यथा पुंसो यथा तत्सङ्गिसङ्गतः''॥ तथा-

''प्रसङ्गमजरं पाशमात्मनः कवयो विदुः । स एव साधुषु कृतो मोक्षद्वारमपावृतम् ॥ तितिक्षवः कारुणिकाः सुहृदः सर्वदेहिनाम् । अजातशत्रवः शान्ताः साधवः साधुभूषणाः ॥

કરેલો અનુરાગ ત્યાગ કરવા યોગ્ય કેવી રીતે બને ? માટે ઇતરવિષય સંબંધી રાગ જ ત્યાજ્ય છે.

ઉપર દર્શાવ્યા મુજબ અર્થ ઘટનથી 'અર્ચાસ્વરૂપમાં કરેલો અનુરાગ ત્યાજ્ય છે' એ પ્રકારની ગેર સમજ પણ દૂર થઇ જાય છે.

જેવી રીતે અસત્ સંગ ત્યાજ્ય છે ને સત્સંગ ઉપાદેય છે. સંગ બંને જ છે. પણ એક અસત્ ને બીજો સત્ છે. સત્ હોવાથી તે ઉપાદેય છે. એજ રીતે વિષયમાં ને પરમાત્મામાં કરેલો રાગ સમાન છે છતાં એક માયિક હોવાથી ત્યાજ્ય છે. બીજો ઉત્તમ આશ્રય હોવાથી સ્વીકાર્ય છે.

મોહનું કેન્દ્ર :- તૃતીયસ્કંધમાં કપિલ ભગવાન માતા દેવહુતિ પ્રત્યે કહે છે. 'મોક્ષમાર્ગમે ચાલનાર પ્રાણી જો શિશ્નોદર માટે ઉદ્યમ કરનારનો સહવાસ કરે તો તે ગાઢ અંધકારમાં પ્રવેશ કરે છે. સત્યશૌચાદિ સદ્ગુણોનો નાશ થાય છે. તેથી અશાન્ત, મૂઢ, સ્ત્રીના ક્રીડામૃત, વિષયાતુર અસાધુ પુરુષનો સંગ ક્યારેય કરવો નહિ.' એમના પ્રસંગથી જેવો મોહ ને બંધન થાય છે તેવું બીજાના પ્રસંગથી થતું નથી. સ્ત્રીના પ્રસંગથી જેવું બંધન થાય ને જેવું બંધન સ્ત્રી આસક પુરુષના પ્રસંગથી થાય, તેવું બંધન અન્યના પ્રસંગથી થતું નથી.

मय्यनन्येन भावेन भक्ति कुर्वन्ति ये दृढाम् ।

मत्कृते त्यक्तकर्माणस्त्यक्तस्वजनबान्धवाः ॥

मदाश्रयाः कथा मृष्टाः श्रुण्वन्ति कथयन्ति च ।

तपन्ति विविधास्तापा नैतान् मद्गतचेतसः ॥

त एते साधवः साध्व ! सर्वसङ्गविवर्जिताः ।

सङ्गस्तेष्वथ ते प्रार्थ्यः सङ्गदोषहरा हि ते'' ॥

सतां प्रसङ्गान्ममवीर्यसंविदो भवन्तिहृत्कर्णरसायनाः कथाः ।

तज्जोषणादाश्रपवर्गवर्त्त्मनि श्रद्धा रितर्भिक्तिरनुक्तमिष्यिति'' ॥

तथैकादशस्कन्धे चोक्तं भगवता स्वयमेव
''सङ्गं न कुर्यादसतां शिश्नोदरतृपां क्वचित् ।

तस्यानुगस्तमस्यन्धे पतत्यन्धानुगान्धवत् ॥

મોક્ષનું દ્વાર :- અને 'જીવને જેવો અજીર્ણ દેઢ પ્રસંગ પોતાના સગા સંબંધિમાં રહ્યો છે તેવો પ્રસંગ જો સત્પુરુષમાં થઇ જાય તો મોક્ષનું દ્વાર ઊઘાડું થાય.'

સત્પુરુષનાં સુલક્ષણ :- ભગવાન કપિલ સંતપુરુષનાં લક્ષણો દર્શાવતા કહે છે, એ સંત તિતિક્ષુ અર્થાત્ ભુખતરસને સહન કરનારા હોય. કરુણારસથી ભરેલા હોય. સર્વના સુહ્રહ હોય. અજાતશત્રુ હોય. સ્વભાવે શાંત હોય. સાધુગુણભૂષણ હોય. મારી અનન્યભાવથી દઢ ભક્તિ કરનારા હોય. સર્વ કર્મ મને સમર્પિત કરતા હોય. સ્વજનોનો ત્યાગ કરનારા હોય. એક મારો જ આશ્રય કરનારા હોય. મારી મધુર કથાનું શ્રવણ કરનારા ને ગાન કરનારા હોય. મારે વિષે ચિત્ત જોડનારા પુરુષોને ત્રિવિધ તાપ તપાવી શક્તા નથી. હે માતા! સર્વ વિષય સંગની આસક્તિથી પર બનેલા સાધુનો અહર્નિશ સત્સંગ કરવો. તેમના સંગથી મારા પરાક્રમ ભરેલાં ચરિત્રોનું જ્ઞાન થાય છે. હૃદય અને કર્ણને રસાયન સ્વરૂપ સુંદર કથાઓનું શ્રવણ થાય છે. તેનાથી મોક્ષમાર્ગમાં શ્રદ્ધા ને પ્રીતિ જન્મે છે.

એકાદશ સ્કન્ધમાં ભગવાન કહે છે, 'શિશ્ન ને ઉદરમાં જ તૃપ્ત થનારા

ततो दुःसङ्गमुत्सृज्य सत्सु सज्जेत बुद्धिमान् । सन्त एवास्य छिन्दन्ति मनोव्यासङ्गमुक्तिभिः ॥ सन्तोऽनपेक्षा मिच्चित्ताः प्रशान्ताः समदर्शिनः । निर्ममा निरहङ्कारा निद्वन्द्वा निष्परिग्रहाः''॥ इति ।

एतदेवोक्तं भारत उद्योगपर्वणि हंसगीतायां च- ''यदि सन्तं सेवते सद्यसन्तं तपस्विनं यदि वा स्तेनमेव । वासो यथा रङ्गवशं प्रयाति तथा स तेषां वशमभ्युपैति'' ॥ इति ॥ आरण्यके पर्वणि च- ''बुद्धिश्च हीयते पुंसां नीचैः सह समागमात् । मध्यमैर्मध्यतां याति श्रेष्ठतां याति चोत्तमे'' इति ॥ स्कान्दे वासुदेवमाहात्म्ये च- ''यादृशां यस्य सङ्गः स्याच्छास्त्राणां वा नृणामि । बुद्धिः स्यात्तादृशी तस्य कार्योऽतो नासतां हि सः'' इति दिक् ॥ १-२-१२॥ एवं परमेश्वरपीतिलक्षणानरागपर्वकं भगवद्वजनं सर्वेभ्योऽपि

एवं परमेश्वरप्रीतिलक्षणानुरागपूर्वकं भगवद्भजनं सर्वेभ्योऽपि मुख्यमित्याह- तदेवेति ॥

### सूत्र. तदेव सर्वतोऽपि मुख्यमाधिक्यशब्दात् ॥ १-२-१३ ॥

भा० तदेव- परानुरिक्त पूर्वकं भगवद्भजनं । सर्वतः-तपःप्रभृतिसर्वसाध नेभ्योऽपि । मुख्यम् - श्रेष्ठम् । कृतः ? आधिक्यशब्दात्-असत्पुरुषनो संग क्यारेय करवो निष्ठः. तेनी पाछण यासनार अंधनी पाछण अंधनी क्षेम गाढ अंधक्षारमां क अटवाय छे.' 'तेथी जुद्धिमान पुरुषे कुसंगनो त्याग करी सत्पुरुष साथे छव जांधवो. तेनां अमृत वयन, ઉपदेश, संग क विविध आसक्तिओने छेदे छे.'

મહાભારત ઉદ્યોગપર્વમાં હંસગીતામાં કહ્યું છે, 'જેમ કોઇ સંત, અસંત, તપસ્વી કે ચોરનો સંગ કરે તે જેમ સફેદ વસ્ત્ર જેવા રંગમાં બોળે તેવું બને છે. તે તેઓ સંગ કરનારાને આધીન બને છે.'

આરણ્યક પર્વમાં કહ્યું છે, 'હીન બુદ્ધિવાનનો સહવાસ કરવાથી બુદ્ધિ હીન થાય છે. મધ્યમના સહવાસથી મધ્યમ અને ઉત્તમના સહવાસથી બુદ્ધિ ઉત્તમ થાય છે.'

સ્કંદપુરાણના વાસુદેવ મહાત્મ્યમાં કહ્યું છે 'મનુષ્યને જેવો શાસ્ત્ર

94

"तपस्विभ्योऽधिको योगी ज्ञानिभ्योऽपि मतोऽधिकः । कर्मिभ्यश्चाधिको योगी तस्माद्योगी भवार्जुन ! ॥ योगिनामपि सर्वेषां मद्गतेनान्तरात्मना । श्रद्धावान् भजते यो मां स मे युक्ततमो मतः" ॥ इति

भगवद्भजनस्यैवाधिक्यशब्देन स्मरणात् । तपोज्ञानयज्ञादिकर्म वद्भयोऽष्टाङ्गयोगवान् अधिकः । तेभ्योऽपि मद्गतेन मनसा मत्प्राप्तौ श्रद्धावान्त्वरावान् सन्, यो माम् - विचित्रानन्तभोग्यभोक्तृवर्ग भोगस्थानपरिपूर्णं भजते, स मे युक्ततमो मतः- स सर्वेभ्यः श्रेष्ठतम इति मे

અથવા જેવા પુરુષનો સંગ થાય છે, તેની બુદ્ધિ તેવા પ્રકારની થાય છે. માટે અસત્પુરુષનો સંગ કયારેય કરવો નહી.'

ભાવાર્થ :- પરમાત્મા જેવું ઉત્તમ સ્થાન આ જગતમાં કોઇ નથી. તેમને વિષે કરેલો રાગ મહામુક્તિનું સાધન બને છે. તેથી એ રાગ સ્વીકાર્ય છે.

### सूत्र :- 93

સૂત્ર ભૂમિકા :- પરમેશ્વરમાં પ્રીતિપૂર્વક ભજન જ સર્વ સાધનમાં શ્રેષ્ઠ દર્શાવે છે અગ્રિમ સૂત્ર...

सूत्र :- तदेव सर्वतोऽपि मुख्यमाधिक्यशब्दात् ॥ १-२-१३ ॥ पदच्छेद :- तत् एव सर्वतः अपि मुख्यम् आधिक्य शब्दात् । सूत्रनो अर्थ :- भगव६ भ४न ४ सर्व साधनमां मुण्य छे.

**સૂત્રના અથ**:- ભગવદ્ ભજન જ સવ સાધનમાં મુખ્ય છ. કારણ ગીતામાં સર્વસાધનમાં અધિકપણાનો શબ્દપ્રયોગ દર્શાવ્યો હોવાથી.

ભાષ્યાનુવાદ :- પરમેશ્વરમાં અનુરાગ પૂર્વક ભક્તિ જ તપ વગેરે સાધનમાં શ્રેષ્ઠ છે. ગીતામાં સર્વ કરતાં અધિકપણાનો પ્રયોગ કરેલો હોવાથી. ગીતાનું વચન છે. 'યોગી તપસ્વી કરતાં પણ શ્રેષ્ઠ છે. જ્ઞાનીથી પણ અધિક છે. કેવળ કર્મ કરનારાથી પણ અધિક શ્રેષ્ઠ છે.' માટે હે અર્જુન ! તું યોગી બન. સર્વ યોગીઓમાં શ્રદ્ધાવાન બની મારામાં મન જોડીને મારી ભક્તિ કરે છે તેને મેં અતિશય યોગ્ય માન્યો છે.

આ પ્રકારે ગીતામાં ભગવદ્ભક્તને જ સર્વથી અધિક માનેલ

मया मत इति श्लोकद्वयसमुदायार्थः तदेतद् दृढयति॥ १-२-१३ ॥

### सूत्र. प्रश्नोत्तराभ्याम् ॥ १-२-१४ ॥

भा० ''एवं सततयुक्ता ये भक्तास्त्वां पर्युपासते । ये चाप्यक्षरमव्यक्तं तेषां के योगिवत्तमाः ?'' ॥ एवं- ''मत्कर्मकृन्मत्परमो मद्भक्तः सङ्गवर्जितः। निर्वेरः सर्वेभूतेषु यः स मामेति पाण्डव !'' ॥ इत्यादिनोक्तप्रकरेण सततयुक्ता भगवन्तं त्वामेव परमप्राप्यं मन्वाना ये भक्तास्त्वां सकलिवभूतियुक्त मनन्तगुणसागरं परिपूर्णमुपासते । ये च तपःप्रभृतिसाधनयुक्ताः सन्तोऽक्षरं प्रत्यगात्मस्वरूपमुपासते । तेषामुभयेषां के योगिवत्तमाः ? इत्यर्जुनप्रश्ने ''मय्यावेश्य मनो ये मां नित्ययुक्ता उपासते । श्रद्धया परयोपेतास्ते मे युक्ततमा मताः'' ॥ इत्युक्तरम् । इति प्रश्नोक्तराभ्यां स्वभजनस्यैवाधिक्य-निरूपणात् ॥ १-२-१४ ॥

ननु- श्रद्धैव भक्तिर्भवितुमर्हतीत्याशङ्क्याह-

હોવાથી, ભજન જ સર્વ સાધનમાં સર્વોત્તમ સાધન માનેલું છે.

પૂર્વોક્ત બંને શ્લોકનો સમુદિત અર્થ:- 'તપ, જ્ઞાન, યજ્ઞાદિ ક્રિયા કરનાર કરતાં અષ્ટાંગ યોગ સાધનાર યોગી શ્રેષ્ઠ છે. તેનાથી પણ મારામાં મન જોડી, મારી પ્રાપ્તિ અર્થે શ્રદ્ધાવાન બની, અનંત ભોગ્ય ભોક્તા ને ભોગ સાધનથી પરિપૂર્ણ મને ભજે છે તે સર્વકરતાં શ્રેષ્ઠ મનાયેલ છે.' એમ હું માનું છું.

#### सूत्र :- १४

सूत्र (भूभिङा: - पूर्वे दर्शावेक्षा अर्थनी ४ देवता ५२े छे. सूत्र: - प्रश्नोत्तराभ्याम् ॥ १-२-१४ ॥ पदच्छेद: - प्रश्न उत्तराभ्याम् ।

સૂત્રનો અર્થ: - ભક્તિની જ શ્રેષ્ઠતા દર્શાવતા પ્રશ્ન અને તેના ઉત્તર ભગવાને ગીતામાં રજુ કર્યા હોવાથી ભક્તિ જ ઉત્તમ સાધન છે.

### सूत्र. नैव श्रद्धा साधारण्यात् ॥ १-२-१५ ॥

भा० नैवेति । सा-प्रीतिलक्षणा भगवद्भक्तिः, श्रद्धा नैव. श्रद्धास्वरूपा न भवत्येव । तत्र हेतुः - साधारण्यात् । श्रद्धायास्तपो-ज्ञानकर्मयोगादीन् प्रति समानत्त्वात् । अतः श्रद्धा भक्तिर्न भवति ।

> ''योगिनामिप सर्वेषां मद्गतेनान्तरात्मना । श्रद्धावान् भजते यो मां स मे युक्ततमो मतः''॥ ''श्रद्धावांल्लभते ज्ञानं तत्परः संयतेन्द्रियः । ज्ञानं लब्ध्वा परां शान्तिमिचरेणाधिगच्छति''॥ ''सात्त्विक्याध्यात्मिकी श्रद्धा कर्मश्रद्धा तु राजसी ।

ભાષ્યાનુવાદ :- ભગવદ્ ઉપાસકની શ્રેષ્ઠતા:- ગીતામાં અર્જુનનો સવાલ છે કે, હે પરમેશ્વર! તમારા સ્વરૂપ સાથે સતત જોડાઇને ઉપાસના કરનારા, તેમજ અવ્યક્ત સ્વરૂપ અક્ષરબ્રહ્મની ઉપાસના કરે છે તે બેમાંથી યોગના જ્ઞાતા કોણ છે? તેમજ શ્રીકૃષ્ણચંદ્ર કહે છે, 'હે અર્જુન! મારા સંબંધી જ કરનારા, મને જ પ્રધાન માનનારા, સર્વભૂતોમાં સમભાવ રાખનારા, સર્વસંગ રહિત વર્તતા ભક્તો મને જ પામે છે.'

ઇત્યાદિ વચનોના માધ્યમથી તમને જ પરમ પ્રાપ્ય સ્વરૂપ માનનારા, સકલગુણ વિભૂતિ અનન્ત ગુણ સાગર પરિપૂર્ણ તમારી ઉપાસના કરનારા છે તે શ્રેષ્ઠ છે કે પછી તપ આદિ સાધન સંપન્ન બની અક્ષરબ્રહ્મ આત્મસ્વરૂપની ઉપાસના કરનારા શ્રેષ્ઠ છે ?

આ પ્રકારના પ્રશ્નના ઉત્તરમાં ભગવાન સમાધાન આપતા કહે છે, 'મારે વિષે જ મન જોડીને જેઓ એકાગ્રતાથી શ્રદ્ધાપૂર્વક ઉપાસના કરે છે તેઓ અતિશય યોગ્ય માન્યા છે.'

આ પ્રકારે અર્જુનનો પ્રશ્ન અને પરમાત્માના પ્રત્યુત્તરથી પોતાના ભજનનું જ આધિક્યપણું નિરૂપણ કર્યું છે. તેથી ભક્તિ જ શ્રેષ્ઠતમ સાધન જાણવું. तामस्यधर्मे या श्रद्धा मत्सेवायां तु निर्गुणा'' इत्यादिवाक्येषु भक्तिज्ञानकर्मादीन् प्रति श्रद्धायाः साधारणत्त्वोक्तेः ॥ १-२-१५ ॥

एवं भक्तिश्रद्धयोर्भेदेऽनुकूलं तर्कमभिधाय, तयोरभेदे प्रतिकूलं तर्कमाह-

### सूत्र. तस्यां तत्त्वेऽनवस्थानात् ॥ १-२-१६ ॥

भा० तस्यां तत्त्वे- भक्तौ श्रद्धाया अभेदे । अनवस्थानात्-अनवस्थितिप्रसङ्गात् । स्मर्यते तु गीतायाम्- ''श्रद्धावान् भजते यो मां स मे युक्ततमो मतः'' । ''मय्यावेश्य मनो ये मां नित्ययुक्ता

#### सूत्र :- ९५

સૂત્ર ભૂમિકા :- આક્ષેપ :- શ્રદ્ધાને જ ભક્તિ માનવામાં કોઇ બાધ જણાતો નથી. તેના સમાધાનમાં આગળનું સૂત્ર અવતારે છે શાંડિલ્ય મહર્ષિ...

सूत्र :- नैव श्रद्धा साधारण्यात् ॥ १-२-१५ ॥ पदच्छेद :- श्रद्धा न एव साधारण्यात् ।

સૂત્રનો અર્થ: શ્રદ્ધા ભક્તિનું સ્વરૂપ કહી ન શકાય, કારણ સર્વ સાધનોમાં શ્રદ્ધાનો સાધારણ રીતે પ્રયોગ થતો જોવામાં આવે છે.

ભાષ્યાનુવાદ :- શ્રદ્ધા અને ભક્તિમાં ભેદ :- પ્રીતિ લક્ષણા ભક્તિને શ્રદ્ધા કહી ન શકાય. કારણ તપ, જ્ઞાન, કર્મ, યોગ વગેરે સર્વ સાધન પ્રત્યે શ્રદ્ધા સમાન વિષય છે. એથી ભક્તિ શ્રદ્ધાથી ભિન્ન છે. ગીતાનું વચન વિધાન કરે છે 'સર્વ યોગીઓમાં જે મારામાં જ મન રાખીને

ગીતાનું વચન વિધાન કરે છે 'સર્વ યોગીઓમાં જે મારામાં જ મન રાખીને શ્રદ્ધાવાન થઇ મને ભજે છે તે મેં અતિશય યોગ્ય માનેલ છે.'

'તત્પર બની ઇન્દ્રિયોનું સંયમ રાખનાર શ્રદ્ધાવાન પુરુષ મારા જ્ઞાનને પામે છે.' જ્ઞાનથી પરમ શાંતિનો અનુભવ કરે છે.

શ્રદ્ધાના ત્રણ પ્રકાર :- આત્મસ્વરૂપમાં રહેલી શ્રદ્ધા સાત્ત્વિક છે. કર્મમાં રહેલી શ્રદ્ધા રાજસી છે ને અધર્મમાં રહેલી શ્રદ્ધા તામસી છે.

उपासते । श्रद्धया परयोपेतास्ते मे युक्ततमा मताः'' इति ॥ ''यदा स्विनगमेनोक्तं द्विजक्त्वं प्राप्य पुरुषः । यथा यजेत् मां भक्त्या श्रद्धया तिन्नबोध मे''॥ ''श्रद्धाभिक्तसमिन्वतः''इति च भागवते श्रद्धाभक्त्योः पृथगुपादानेन श्रद्धा भिक्तनं भवत्येव ॥१-२-१६॥

ननु- कर्मकाण्डोपासनाकाण्डज्ञानकाण्डभेदेन त्रिधा हि प्रवर्त्तते वेदः। तत्रोपासनाकाण्डस्य स्यान्नाम भक्तिशाखायां समावेशः । अन्तिमस्तु ज्ञानकाण्डो ब्रह्मकाण्डलक्षणोऽतिरिच्यत इत्याशङ्कायामाह ब्रह्मकाण्डं त्विति॥

सूत्र. ब्रह्मकाण्डं तु भक्तौ तदनुज्ञानाय वा सामर्थ्यात् ॥ १-२-१७ ॥

'મારી સેવામાં જે શ્રદ્ધા છે તે નિર્ગુણ છે.'

આ પ્રમાણે ભક્તિ, જ્ઞાન, કર્મ આદિકમાં શ્રદ્ધાનું સર્વ સામાન્યપણું હોવાથી તે ભક્તિસ્વરૂપ કહેવાય નહિ. ભક્તિની સિદ્ધિ માટેનું સોપાન કહેવાય.

#### सूत्र :- १६

સૂત્ર ભૂમિકા :- આ પ્રકારે ભક્તિ અને શ્રદ્ધા અનુકુલ તર્કના માધ્યમથી ભિન્ન ભિન્ન સિદ્ધ થયા. તે બંનેને એક જ સ્વરૂપે અર્થાત્ શ્રદ્ધા એજ ભક્તિ ને ભક્તિ એજ શ્રદ્ધા એમ સ્વીકારે તો તેમાં પ્રતિફળ તર્કનો બાધ આવે, તે વસ્તુસ્થિતિ સમજાવે છે. અગ્રિમ સૂત્રના આરંભમાં.

> सूत्र :- तस्यां तत्त्वेऽनवस्थानात् ॥ १-२-१६ ॥ पदच्छेद :- तस्याम् तत्त्वे अनवस्थानात् ।

સૂત્રનો અર્થ: - ભક્તિ અને શ્રદ્ધા વચ્ચે અભેદ સંબંધ માનવામાં આવે તો અનવસ્થા દોષ આવે.

ભાષ્યાનુવાદ :- ભક્તિ અને શ્રદ્ધાનો અભેદ સ્વીકારે તો અનવસ્થા દોષ પ્રસંગ આવે.

શ્રુતિ કહે છે :- 'શ્રદ્ધાવાન થઇને મને જે ભજે છે તે પુરુષ મેં અતિશય યોગ્ય માન્યો છે.' 'મારામાં મન રાખીને જે પુરુષ પરમ શ્રદ્ધાથી

इति श्रीभक्तिमीमांसाशास्त्रस्य श्रीशाण्डिल्यमुनिप्रणीतस्य भक्तिसूत्रस्य प्रथमाध्यायस्य द्वितीयमाह्निकम् ॥ १-२ ॥

भक्तौ तु प्रधानभूतायां, तस्य- ज्ञानस्य, अनुज्ञानाय- अनुबोधनाय। वाकार एवार्थ: । ब्रह्मकाण्डं-ज्ञानकाण्डं पृथगुक्तं भवति । तत्र को हेतु ? वस्तुसामर्थ्यात् ।

''प्रायेण भक्तियोगेन सत्सङ्गेन विनोद्धव ! नोपायो विद्यते सम्यक् प्रायणं हि सतामहम्'' ॥ इत्यादिशतशोवाक्येषु भगवत्प्रसन्नतां प्रति भक्तेरेवातितरां सामर्थ्यस्योक्तत्त्वात् । ''ज्ञानयोगश्च मन्निष्ठो नैर्गुण्यो भक्तिलक्षणः । द्वयोरप्येक एवार्थो भगवच्छब्दलक्षणः'' इति ज्ञानभक्त्योरभेदनिर्णयाच्च ।

નિરંતર સાવધાન થઇ મને ભજે છે તેને મેં અતિશય યોગ્ય માન્યો છે' 'વેદોક્ત વિપ્રત્વ પામીને જે પુરુષ મારું ભક્તિથી પૂજન ભજન કરે છે તે મારા મુખે શ્રદ્ધાથી શ્રવણ કરો.' 'શ્રદ્ધા અને ભક્તિથી સમન્વિત બનીને' આ પ્રકારે ભાગવત ગ્રંથમાં શ્રદ્ધા અને ભક્તિનું ભિન્ન ભિન્ન પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે, તેથી શ્રદ્ધાનું સ્વરૂપ ભક્તિથી અલગ જ છે.

અનવસ્થા દોષ પ્રસંગ :- ભક્તિ અને શ્રદ્ધા વચ્ચે અંગાંગીભાવ સંબંધ છે. તેનો અભેદ સ્વીકારે તો ભક્તિ લક્ષણરૂપ શ્રદ્ધાને માટે અન્ય શ્રદ્ધા તેને અર્થે બીજી શ્રદ્ધા એમ એનો અંત જ ન આવે.

#### सूत्र :- ५७

સૂત્ર ભૂમિકા :- અક્ષેપ :- કર્મકાંડ, ઉપાસનાકાંડ અને જ્ઞાનકાંડ એમ વેદનો ત્રણ વિભાગમાં પ્રવૃત્તિ થઇ છે. તેમાં ઉપાસના કાંડનો ભક્તિની શાખામાં સમાવેશ થાય. જ્ઞાનકાંડને બ્રહ્મકાંડ કહેવાય છે તે ભક્તિકાંડથી ભિન્ન સિદ્ધ થાય છે, એ પ્રકારના અક્ષેપમાં અગ્રિમ સૂત્રનું અવતરણ કરે છે મહર્ષિ...

सूत्र: - ब्रह्मकाण्डं तु भक्तौ तदनुज्ञानाय वा सामर्थ्यात् ॥ १-२-१७ ॥ पदच्छेद: - भक्तौ ब्रह्मकाण्डं तु तस्य अनुज्ञानाय वा सामर्थ्यात् । यद्वा- कर्मकाण्डो ब्रह्मकाण्डश्चेति द्वेधैव विभागो वेदस्य । तदनन्तर्गतो भक्तिकाण्डो न श्रौत इत्याशङ्कां परिहरति ब्रह्मकाण्डं त्विति ।

ब्रह्मकाण्डं तु भक्तौ- यद्यपि ब्रह्म प्राधान्येनाधिकृत्य ''प्रोवाच तां तत्त्वतो ब्रह्मविद्याम्'' इति श्रूयते । तथा भगवता बादरायणेन प्रकृतं च-''अथातो ब्रह्मजिज्ञासे'' ति । अथापि तत्प्राप्तेर्भक्त्येकसाध्यतया तत्प्राधान्येनायमारम्भः । भक्तिश्च ब्रह्मविद्यैव । बादरायणोऽपि साधनाध्याये विद्याविभेदं विचारयन्, भक्तेरेव विभेदं

विचारितवान् । तस्मात् ब्रह्मकाण्डं तु - ब्रह्मविषयकविचारोऽपि । भक्तौ, तस्य - ब्रह्मणः, आलम्बनतया अनुज्ञानाय । तत् ब्रह्मकाण्ड एव भक्तिकाण्डस्य समावेशः । भक्तेरेव ब्रह्मप्रापणसामर्थ्यात् ॥ १-२-१७ ॥

સૂત્રનો અર્થ :- ભક્તિમાં બ્રહ્મકાંડ તેના અનુબોધન માટે છે. અથવા વસ્તુ સામર્થ્યને લીધે છે.

ભાષ્યાનુવાદ :- ભક્તિ મોક્ષના સાધનભૂત છે. તેમાં જ્ઞાનનું ભક્તિમાં અનુબોધન માટે મહત્ત્વ છે. બ્રહ્મકાંડને પૃથક્ કહેવાનો હેતુ ભક્તિના સામર્થ્યને લીધે જાણવો.

ભગવાન કહે છે હે ઉદ્ધવ! ભક્તિયોગ અને સત્સંગ વિના બીજો કોઇ શ્રેષ્ઠ ઉપાય જ નથી. કારણ એકાંતિક પુરુષનો હું જ આશ્રયરૂપ છું. વગેરે અનેકવિધ વચનોમાં ભગવાનની પ્રસન્નતા પ્રત્યે ભક્તિનું જ સામર્થ્ય કહ્યું છે. એથી નિર્ગુણ સ્વરૂપ મારા સંબંધી જ્ઞાનયોગ ને ભક્તિયોગ એ બંનેનું પ્રયોજન એક જ છે. બંનેનું ભગવદ્ શબ્દ સાથે જોડાણ છે. આ પ્રકારે જ્ઞાન અને ભક્તિનો અભેદપણે નિર્ણય કર્યો છે.

અથવા કર્મકાંડ ને બ્રહ્મકાંડ એમ વિભાગે વેદ વહેંચાયા છે. તેમાં અંતર્ભાવ નહિ પામતો ભક્તિકાંડ શ્રૌત કહેવાય નહિ. તે પ્રકારની શંકાના સમાધાનમાં આ સૂત્રયોજના જાણવી.

મુખ્યત્વે બ્રહ્મને જ ઉદેશીને 'પરા બ્રહ્મવિદ્યાનો ઉપદેશ કરે.' એમ શ્રુતિ પણ કહે છે. इति श्रीपरभक्तिसमाराध्य भगवत्सहजानन्दपरमकृपापात्र सकलविद्वज्जनसाधुजनपूजित सद्गुरुवर्य श्रीनित्यानन्दमुनिविरचिते श्रीशाण्डिल्यसूत्रभाष्ये प्रथमाध्यायस्य द्वितीयः पादः ॥ १ - २ ॥ समाप्तः प्रथमोऽध्यायः ॥१॥

ભગવાન વેદ વ્યાસ 'અથાતો બ્રહ્મજિજ્ઞાસા' કર્મજ્ઞાન થયા પછી બ્રહ્મને જાણવાની ઇચ્છા કરવી. એ પ્રકારે આરંભ કર્યો છે. છતાં બ્રહ્મપ્રાપ્તિની એક ભક્તિથી જ સિદ્ધતા હોવાથી, ભક્તિપ્રધાનતાથી જ એ સૂત્રારંભ કર્યો છે. અને ભક્તિ એ જ બ્રહ્મવિદ્યા છે.

વેદવ્યાસે સાધના અધ્યાયમાં વિદ્યાના વિવિધ ભેદ વિચાર સમયે ભક્તિના જ વિવિધ ભેદ દર્શાવ્યા છે. તેથી બ્રહ્મકાંડ અર્થાત્ બ્રહ્મસંબંધિ વિચારને પણ ભક્તિમાં બહ્મનું જ અવલંબન હોવાથી બ્રહ્મકાંડમાં જ ભક્તિકાંડનો સમાવેશ કર્યો છે. બ્રહ્મપ્રાપ્તિમાં ભક્તિનું જ સામર્થ્ય હોવાથી અસ્તુ..

આ પ્રકારે પરાભક્તિ સમારાધ્ય ભગવાન શ્રી સહજાનંદસ્વામીના પરમકૃપાપાત્ર સકલવિદ્વત્ પૂજિત સદ્ગુરુવર્ય શ્રીનિત્યાનંદ મુનિ વિરચિત શાંડિલ્યસૂત્ર ભાષ્યમાં પ્રથમ અધ્યાયનો દ્વિતીય આક્ષિક વેદાન્તાચાર્ય સ્વામી સત્યપ્રસાદ દાસજી વિરચિત ગુર્જરાનુવાદ સમાપ્ત થયો.

# ॥द्वितीयोऽध्यायः॥

भा० भक्त्येकलभ्यं भक्तेशं भक्तनेत्राब्जभास्करम् । भक्तानन्दकरं ध्याये रमेव भक्तिधर्मजम् ॥ १॥

एवं प्रथमेऽध्याये परमेश्वरे गाढानुरागरूपा या परानुरिक्तरिभिहिता, तत्राङ्गानि विचार्यन्ते द्वितीये । तत्र प्रधानाप्रधानविभागं ज्ञापयन्नाह- बुद्धीति। सूत्र. बुद्धिनिष्पत्तये श्रवणादीन्याविशुद्धेरवधातवत् ॥ २-१-१ बुद्धिनिष्पत्तये - विद्नश्तौरप्यनिभभवनीय-भगवत्स्वरूपैक

# II પ્રથમો અધ્યાય સમાપ્ત II **બીજો અધ્યાય**

### પ્રથમ આહિક મંગલાચરણ

અનન્ય પ્રેમલક્ષણા ભક્તિથી જ પ્રાપ્ત થનારા ભક્તજનોના પ્રિયતમ, ભક્તોના નેત્રકમળને વિકસાવવા ભુવન ભાસ્કર સ્વરુપ, ભક્તોને આનંદ ઉપજાવતા ભક્તિધર્મના પુત્ર ભગવાન શ્રીહરિનું હું મારા હૃદયકમળમાં ધ્યાન ધર્ફ છું.

### सूत्र :- १

સૂત્ર ભૂમિકા: પ્રથમ અધ્યાયમાં પરમેશ્વરના સ્વરુપમાં ગાઢ અનુરાગસ્વરુપ પરાભક્તિનું પ્રતિપાદન કર્યું. આ દ્વિતીય અધ્યાયમાં અંગભક્તિ વિચાર કરે છે.

सूत्र :- बुद्धिनिष्पत्तये श्रवणादीन्याविशुद्धेरवधातवत् ॥ २-१-१ ॥ पदच्छेद :- बुद्धिनिष्पत्तये श्रवणादीनि आविशुद्धेः अवधातवत् ।

સૂત્રનો અર્થ: - બુદ્ધિની સિદ્ધિ માટે શ્રવણ કીર્તન વગેરે સાધનોનું અનુષ્ઠાન અવશ્ય કરવું જરૂરી છે. મનની સંપૂર્ણ સ્મૃતિ થાય ત્યાં સુધિ.

निष्ठतारूपा या निश्चयात्मिका बुद्धिस्तस्या निष्पत्तये-सिद्धये, श्रवणादीन्यवश्यमनुष्ठेयानि । तानि सकृदनुष्ठेयान्यसकृद्वेत्याकाङ्क्षायामाह-आविशुद्धेः । विशुद्धिः- दुर्वासनादिकमनोमालिन्यनिरसनद्वारा बुद्धिदाढ्यं, तत्पर्यन्तं तदाचरणमित्यर्थः । तत्र दृष्टान्तः-

अवघातवत् - यथा यागाङ्गपुरोडाशार्थकवीहिवैतुष्यार्थं व्रीहीनवहन्तीत्युक्तम्, स च व्रीहिवैतुष्यात्मकोऽवघातः प्रकृष्टवैतुष्यपर्यन्तं विधीयते तद्वत् ॥ २-१-१ ॥

अथ बुद्धिर्दाढ्यपर्यन्तं बुद्धयङ्गानां श्रवणादीनामेवानुष्ठानम्, उत-तदङ्गभूतानां सद्गुरूपसदनादीनामिप, इत्याकाङ्क्षायामाहतदिति ।

અવધાત ક્રિયાની પેઠે.

ભાષ્યાનુવાદ :- સાધનની અવશ્યકતાઃ- અનંતવિઘ્નોથી પરાભવ ન પામે તેવી ભગવદ્સ્વરુપમાં એકનિષ્ઠારૂપ બુદ્ધિની સિદ્ધિ માટે શ્રવણાદિ સાધન અવશ્ય આચરવાં જોઇએ.

શ્રવણ કીર્તનાદિ સાધન એક જ વખત અનુષ્ઠાન કરવાં કે વારંવાર પુનરાવર્તન કરવું તે પ્રશ્નના સમાધનમાં કહે છે 'મનની જ્યાં સુધી વિશુદ્ધિ ન થાય ત્યાં સુધી અનુષ્ઠાન કરવાં.'

વિશુદ્ધિ શબ્દનો અર્થ:- દૂર્વાસના રૂપ મનનો મેલ દૂર થાય ને બુદ્ધિની દ્રઢતા થાય, એનું નામ વિશુદ્ધિ. આ પ્રકારની વિશુદ્ધિ જ્યાં સુધી ન થાય ત્યાં સુધિ શ્રવણ, કીર્તન, સ્મરણાદિ સાધનરુપ ભક્તિનું આચરણ કરવું.

દ્રષ્ટાન્ત:- જેમ યજ્ઞના અંગભૂત પુરોડાશ બનાવવા ડાંગરની ફોતરી ઉતારવામાં આવે છે. જ્યાં સુધી એ ફોતરી દૂર ન થાય ત્યાં સુધી તેને ખાંડવાની પ્રક્રિયા કરવી પડે છે, તેજ રીતે મનની મલિનતા દૂર ન થાય ત્યાં સુધી શ્રવણાદિ સાધનોનું અનુષ્ઠાન કરવું.

#### सूत्र :- २

સૂત્ર ભૂમિકા :- બુર્દ્ધિની દ્રઢતા પર્યંત શ્રવણાદિ સાધનોનું અનુષ્ઠાન કરવું કે તેના અંગભૂત ગુરુના શરણે જવારૂપ અન્ય સાધનોનું

### सूत्र. तदङ्गानां च ॥ २-१-२ ॥

भा० तेषाम् - श्रवणादीनाम्, अङ्गानि- सद्गुरूपसदनादीनि, तेषामाचरणम्- अनुष्ठानम्, आबुद्धिदार्ढ्यमवश्यं कर्तव्यमिति दिक् । बुद्धिः-- ''वासुदेवः सर्वम्'' इति दृढाध्यवसायः, तन्निष्पत्तये श्रवणकीर्तनस्मरणादीनि. तानि चाविशुद्धेरवघातवदनुष्ठेयानि. । तदङ्गाचरणं चाभक्तिदार्ढ्यमित्यपरे. ॥ २-१-२ ॥

> अथ या बुद्धिर्भक्तेर्मुख्यतोऽङ्गं तां विचारियतुमाह तामिति । सूत्र. तामैश्वर्यपरां काश्यपः परत्त्वात् ॥ २-१-३ ॥ भा० काश्यपो मुनिस्तां बुद्धिमैश्वर्यपरां, ऐश्वर्यम् - सर्वज्ञत्त्वादि,

પણ અનુષ્ઠાન કરવું ? તેના સમાધાનમાં અગ્રિમ સુત્ર ...

सूत्र:- तदङ्गानां च ॥ २-१-२ ॥ पदच्छेद:- तत् अङ्गानां च।

સૂત્રનો અર્થ: શ્રવણાદિ સાધનોનાં અંગોનું પણ અનુષ્ઠાન કરવું. ભાષ્યાનુવાદ: શ્રવણકીર્તનાદિ અંગોના ગુરૂની શરણાગતિ અંગોનું પણ અનુષ્ઠાન કરવું તે પણ બુદ્ધિની દ્રઢતા થાય ત્યાં સુધી કરવું. ' વાસુદેવ ભગવાન સર્વસ્વ છે.' આ પ્રકારની દ્રઢ નિશ્ચય સ્વરુપા બુદ્ધિની દ્રઢતા એ સાધનોના માધ્યમથી જ થાય છે.

અન્યના મતે ગુરુ શરણ વગેરે સાધનોના અનુષ્ઠાનથી ભક્તિની દ્રઢતા થાય છે એ પ્રમાણેનો અન્યનો મત છે.

#### सूत्र :- ३

સૂત્ર ભૂમિકા :- બુદ્ધિ ભક્તિનું મુખ્ય અંગ છે એ સંબંધિ વિચાર કરે છે આ સૂત્રમાં.

> सूत्र :- तामैश्वर्यपरां काश्यपः परत्त्वात् ॥ २-१-३ ॥ पदच्छेदः - ताम् ऐश्वर्यपराम् काश्यपः परत्त्वात् सूत्रनो अर्थः - કश्यप मહर्षिना मते બुद्धि सर्वज्ञत्वाहि औश्वर्य

तत्पराम् - तत्प्रधानालम्बां मन्यते । ''यः सर्वज्ञः सर्ववित्'' ''परास्य शक्तिर्विविधैव श्रूयते'' ''भीषास्माद्वातः पवते भीषोदेति सूर्यः । भीषास्मादिग्नन्द्रश्च मृत्युर्धावित पञ्चमः'' ''यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यत्प्रयन्त्यभिसंविशन्ति'' ''अहं सर्वस्य प्रभवो मत्तः सर्वं प्रवर्तते'' ''विष्टभ्यहमिदं कृत्स्त्रमेकांशेन स्थितो जगत्'' । इत्यादिश्रुतिस्मृत्युक्तपरमैश्चर्यावलम्बिनी बुद्धिर्निःश्रेयसाय । सैव तु भक्तिमुपकुर्वाणा सती भगवत्परमप्रसन्नतारूपां मुक्तिमिप प्रयोजयतीति काश्यपमतम् ।

तत्र हेतु:- परत्त्वात् । ''अस्मान्मायी सृजते विश्वमेतत्तरिंमश्चान्यो

અવલંબી છે, પરમેશ્વરનું પરપશું છે માટે.

ભાષ્યાનુવાદ :- કશ્યપ મહર્ષિના મતાનુસાર બુદ્ધિ સર્વજ્ઞત્વ રૂપ ઐશ્વર્ય પ્રધાન છે.

શ્રુતિ કહે છે: - 'જે પરમાત્મા સર્વત્ર છે. એક જ સમયે સર્વ વસ્તુના જ્ઞાતા છે.' 'એ પરમાત્માની શક્તિ વિવિધ પ્રકારની સંભળાય છે.' 'પરમેશ્વરની આજ્ઞાથી વાયુ વાય છે. સૂર્ય ઉદય પામે છે. અગ્નિ, ઇન્દ્રને મૃત્યુદેવ વગેરે દેવો નિયમ અનુસાર પોતપોતાની ક્રિયામાં જ ઉદ્ભવ પામે છે. એમના માધ્યમથી પોષણ પામે છે. અને અંતે તેમના સ્વરુપમાં લીન થાય છે. તે બ્રહ્મતત્ત્વ છે.'.

ગીતામાં ભગવાન કહે છે - 'હું જ સર્વ વિશ્વની ઉત્પત્તિના સ્થાનરુપ છું. મારાથી સમસ્ત વિશ્વ પ્રવર્તે છે. આ સમગ્ર જગતને મારા એક અંશથી હું ધારણ કરૂં છું.'

પૂર્વોક્ત શ્રુતિસ્મૃતિના પ્રમાણથી પરમ ઐશ્વર્યનું અવલમ્બન કરનારી બુદ્ધિ આત્યંતિક કલ્યાણનું સાધન બને છે. પરાભક્તિની પુષ્ટિ દ્વારા ભગવત્ પ્રસન્નતાને જન્માવી મુક્તિ આપનારી થાય છે. એમ કશ્યપ મહર્ષિનો અભિપ્રાય છે.

પરમાત્માનું પર પણું દર્શાવતી શ્રુતિઓ:- તેમાં હેતુ દર્શાવતાં

मायया सन्निरुद्धः''''क्षरं प्रधानममृताक्षरं हरः क्षरात्मानावीशते देव एकः''
''स कारणं करणाधिपाधिपो न चास्य कश्चिज्जनिता न

चाधिपः'''प्रधानक्षेत्रज्ञपतिर्गुणेशः'''पितं विश्वस्यात्मेश्वरम् शाश्वतं शिवमच्युतम्'' ''ज्ञाज्ञौ द्वावजावीशनीशौ'' ''नित्यो नित्यानां चेतनश्चेतनानामेको बहूनां यो विद्धाति कामान्'''भोक्ता भोग्यं प्रेरितारञ्च मत्वा'' तयोरन्यः पिप्पलं स्वाद्वतेत्त्यनश्चन्त्र्योऽभिचाकशीति'''पृथगात्मानं प्रेरितारं च मत्वा जुष्टस्ततस्तेनामृतक्त्वमेति'''अजामेकां लोहितशुक्लकृष्णां बह्वीं प्रजां जनयन्तीं सरूपाम् । अजो ह्योको जुषमाणोऽनुशेते जहात्येनां

કહે છે - પરમાત્માનું પરપશું છે માટે 'માયાપતિ ભગવાન પોતાની માયારૂપ શક્તિથી જ આ વિશ્વનું સર્જન કરે છે. એથી અન્ય જીવાત્મા એ માયામાં બંધાયેલો છે.'

**ક્ષર અને હર શબ્દની વ્યાખ્યા:**– 'ક્ષર એટલે પરિણામ પામતી માયા, હર એટલે વિષય ગ્રહણ કરનાર ચેતન, તે બંનેને પરમાત્મા નિયમનમાં રાખે છે.'

'એ પરમાત્મા સર્વના કારણ છે. સર્વ ચેતન આત્માઓના અધિપતિ છે. તેને ઉત્પન્ન કરનાર કોઇ નથી. તેનો અધિપતિ કોઇ નથી.' 'એ ભગવાન માયા અને ચેતનના સ્વામી છે. સર્વ ગુણોના ઇશ છે.' ' એ

'અ ભગવાન માયા અને ચતનના સ્વામા છે. સવ ગુણાના ઇશ છે.' અ પરમાત્મા વિશ્વના પતિ છે. આત્માના ઈશ્વર છે. અવિકારસ્વરુપ છે. સુખમૂર્તિ છે. અખંડ સ્વરુપ છે.'

' જ્ઞાની અને અજ્ઞાની એમ બે આત્માઓ છે. તેમાં એક નિયંતા છે અને બીજો પરાધીન છે.'

' નિત્ય આત્માઓના મધ્યે પર નિત્ય, ચેતનોના મધ્યે પરમ ચેતન એક અદ્વિતીય પરમાત્મા અનંત આત્માઓના મન મનોરથ પૂર્ણ કરનારા છે.'

'ભોક્તા જીવાત્મા, ભોગ્યરુપ જગત્ તે બન્નેના પ્રેરક પરમાત્માની ઉપાસના કરીને.'

'બે પક્ષીમાંથી એક જીવાત્મારૂપ પક્ષી સ્વાદિષ્ટ કર્મફળનો અનુભવ

भुक्तभोगामजोऽन्यः'' ''समाने वृक्षे पुरुषो निमग्नोऽनीशया शोचित मुह्यमानः ।

जुष्टं यदा पश्यत्यन्यमीशमस्य महिमानिमितिवीतशोकः''। इत्यादिभिर्जीवात्मभ्योऽनन्तकल्याणैकतानगुणैश्वर्यादिभिरत्यन्तं परतरो हि परमात्मा श्रूयते। अतस्तत्सम्बन्धिनी बुद्धिः परमप्रेमलक्षणां भक्तिं जनयतीति।। २-१-३।।

### सूत्र. आत्मैकपरां बादरायण: ॥ २-१-४ ॥

'ઉપાસક આત્મા તથા પરમાત્માને ભિન્ન જાણીને ઉપાસનાથી શુદ્ધ થઇને પરમાત્માની કૃપાથી મુક્તિ પામે છે.'

'રક્ત, શુક્લ અને કૃષ્ણવર્ણી તેમજ પોતાને તુલ્ય વિચિત્ર બહુ પ્રજાને ઉપજાવતી માયાને સેવવાથી જીવ બંધાય છે. બીજા પરમાત્મા સંપૂર્ણ ભોગથી પૂર્ણ હોવાથી સ્વતંત્ર વર્તે છે.'

'એક જ શરીરરૂપ વૃક્ષમાં રહેલો જીવાત્મા ઈશ્વરથી ભિન્ન રહેલી જડમાયાથી મોહ પામી શોક કરે છે.'

'પ્રસન્ન પરમાત્માનો સાક્ષાત્કાર કરનાર ઉપાસક શોક રહિત બની પરમાત્માના મહિમાને પામે છે.'

વગેરે શ્રુતિઓના માધ્યમથી અનંત કલ્યાણ ગુણગણના સિંધુ સર્વાધાર પરમાત્મા જીવાત્માથી વિલક્ષણ જણાય છે. માટે પરમ ઐશ્વર્ય સંબંધી બુદ્ધિ પરાભક્તિને ઉત્પન્ન કરનારી છે.

ભાવાર્થ:- 'પરમાત્મા સર્વથી પર છે.' આ પ્રકારના નિશ્ચયથી દેઢ થયેલી બુદ્ધિ પરાભક્તિની જનત્રી છે.

#### सूत्र :- ४

બાદરાયણ મહર્ષિના મતે બુદ્ધિનું રૂપઃ-

सूत्र :- आत्मैकपरां बादरायण: ॥ २-१-४ ॥

शृत्याम्, अनन्यात्मपरामित्येतत् । बुद्धिनिःश्रेयसाय मन्यते ॥ २-१-४ ॥ सूत्र. उभयपरां शाण्डित्यः शब्दोपपत्तिभ्याम् ॥ २-१-५ ॥

भा० आत्मानं नाम्ना निर्दिशति महर्षि:- शाण्डिल्य इति । उभयपराम्- नात्मैकपराम् । ईशेशितव्यविभागो हि नैसर्गिक:, आत्मा चायं सर्वस्य, अतः सर्वेश्वरत्त्वात्मत्त्वोभयपरां बुद्धि निःश्रेयससाधनतया शाण्डिल्यो मन्यते । कुतः ? शब्दात्- ईश्वरत्त्वे आत्मत्त्वे च शब्दात् श्रौतात् । उपपत्तेश्च -स्मृतेश्च ।

यद्वा न केवलं शब्दः, उपपत्तिश्च । न ह्यनीश्वर आत्मा । अनात्मा वा

पदच्छेद:- आत्मा एक परम् बादरायण:।

**સૂત્રનો અર્થ :-** ભગવાન બાદરાયણ બુદ્ધિ આત્મસ્વરૂપ અવલંબિની માને છે.

ભાષ્યાનુવાદ :- ભગવાન બાદરાયણ નિયામ્ય-નિયામક ભાવ રહિત માત્ર આત્મપરાયણ બુદ્ધિ કલ્યાણનું સાધન છે એ પ્રકારે સ્વીકારે છે.

#### सूत्र :- प

સૂત્ર ભૂમિકા :- શાંડિલ્યમહર્ષિના મતે..

सूत्र :- उभयपरां शाण्डिल्यः शब्दोपपत्तिभ्याम् ॥ २-१-५ ॥ पदच्छेदः - उभयपराम् शाण्डिल्यः शब्द उपपत्तिभ्याम् ।

સૂત્રનો અર્થ: - શબ્દ અને સ્મૃતિ બંનેના પ્રમાણ હોવાથી બુદ્ધિ આત્મપરાયણ અને ઐશ્વર્યપરાયણ એમ બંને પ્રધાન છે. આ પ્રકારે શાંડિલ્યનો મત છે.

ભાષ્યાનુવાદ :- શાંડિલ્યમહર્ષિ કહે છે, બુદ્ધિ માત્ર આત્મના અવલંબી નહિ, પરંતુ ઐશ્વર્ય અવલંબી પણ છે. નિયામ્ય ને નિયામક ભાવ વિભાગ સહજ સિદ્ધ છે. પરમેશ્વર સર્વેના આત્મા છે. એથી સર્વેશ્વર અને આત્મ પરાયણ બુદ્ધિ જ નિઃશ્રેયના સાધન કરીકે શાંડિલ્ય મહર્ષિ સ્વીકારે છે. તે વિષયમાં શ્રુતિનું પ્રમાણ પણ છે અને સ્મૃતિનું પણ પ્રમાણ છે.

ईश्वरः ॥ २-१-५ ॥

ननु कथमिदं युज्यते ? उभयपरा बुद्धिरिति । विभावनं हि ''त्वं वा अहमस्मि भगवो देवते ! अहं वै त्वमिस भगवो देवते !'' इत्युपासकादनर्थान्तर-त्वमुपास्यस्यावलम्बते, भवतो हि मते तयोरत्यन्तवैषम्यम्, इत्याशङ्क्य समाधत्ते-

### सूत्र. वैषम्यादिसद्धिमिति चेन्नाभिज्ञानवदवैशिष्ट्यात् ॥ २-१-६

भा० वैषम्यात् - उपास्योपासकयोरत्यन्तवैषम्यादिष्यमाणात् । असिद्धम् - बुद्धेरुभयपरत्त्वम् । आत्मतया प्रतिपत्तिरित्येतत् । श्रुतिर्हि तां प्रतिपत्तिमहंग्रहेण निरूपयित इति चेन्न, कृतः ? अवैशिष्टयात्अव्यावर्त्तनात्। यश्चायमहंग्रहेणात्मत्त्वोपदेशः - ''त्वं वा अहमस्मि भगवो देवते !'' इत्यादिः, तेन अर्थस्य धर्मिणोऽव्यावर्त्तनात् - अन्यत्त्वेनाज्ञापनात् । देवतात्त्वेनावगतमेव

કારણ ઈશ્વરતત્ત્વના અભાવમાં આત્મ તત્ત્વ જ ન હોય અને આત્મતત્ત્વના અભાવમાં ઈશ્વરતત્ત્વ જ ન હોય. માટે સર્વેશ્વર ને આત્મતત્ત્વ એમ બંને પ્રધાન બુદ્ધિ જ નિઃશ્રેયસ માટે કલ્પાય છે.

#### सूत्र :- ६

સૂત્ર ભૂમિકા :- અક્ષેપ :- બંને પ્રધાન બુદ્ધિ કેવી રીતે સંભવે ? કારણ ઉપાસ્ય અને ઉપાસકની અભિન્નતા શ્રુતિમાં વર્ણવી છે કે 'તું તે હું જ છું, હે સમર્થ દેવતા! હું તે તું જ છે.' આ પ્રકારે આત્મવિભાવન કરેલું છે. તમારા મતે ઉપાસ્ય ને ઉપાસકનું અત્યંત ભિન્નપશું છે. તેવા આક્ષેપના સમાધાનમાં કહે છે...

सूत्र:- वैषम्यादिसद्धिमिति चेन्नाभिज्ञानवदवैशिष्टयात् ॥ २-१-६ ॥ पदच्छेद:- वैषम्यात् असिद्धिम् इति चेत् न, अभिज्ञानवत् अवैशिष्यात्।

સૂત્રનો અર્થ: ઉપાસ્ય અને ઉપાસકનું તમારા મતે ભિન્નપણું રહેલું હોવાથી બુદ્ધિ ઊભયપ્રધાન બની શકતી નથી, એવી શંકા ન કરવી. કારણ ધર્મી પદાર્થ વિભાગ કરવામાં આવ્યો નથી. 'તે જ આ દેવદત્ત છે'

हि स्वात्मतयाहमित्यभिजानाति,

अहंग्रहस्य भूमिश्च स एव सर्वात्मा । निदर्शनमाह- अभिज्ञानविदित। यथा-''सोऽयं देवदत्त'' इत्यनेन प्रत्यभिज्ञानेन तत्त्तयावगम्यमानोऽर्थो नेदन्तया व्यावर्त्त्यते, किन्तु- विशेषणान्तरयोगेनावबोधयते, तथा ॥

यद्वा - अवैशिष्टयात्- विशिष्टम्- प्रकारि, विशिष्टादन्यदिविशिष्टम्- प्रकारः, परमात्मैव तु विशिष्टम्, यस्तु जीवात्मा स तु अभिज्ञानवत्- अभिज्ञायते अनेन वस्तुस्वरूपमिति अभिज्ञानम् - स्वरूपनिरूपको जात्यादिरपृथिवसद्धो धर्मः, तद्वत् । अविशिष्टं तत्त्वमेव- प्रकारभूतं तत्त्वम्, तस्यापि परमात्मापेक्षया शारीरत्त्वात् । अविशिष्टस्य भाव अवैशिष्टयम्- प्रकारतैकस्वरूपत्त्वमित्येतत्। तस्मादहंग्रहस्य - अहंशब्दस्य पर्ववसान भूमिस्तु

આવી પ્રત્યભિજ્ઞાની પેઠે.

અહમ્ શબ્દનું અંતિમ પર્યવસાન સ્થાન :-

ભાષ્યાનુવાદ :- ઉપાસ્ય અને ઉપાસકનું અત્યંત વૈષમ્ય છે તેથી બુદ્ધિનું ઉભયપ્રધાનપશું અસિદ્ધ છે. અર્થાત્ આત્મભાવથી જ્ઞાન થાય છે અને શ્રુતિ પણ તે જ્ઞાનને અહંગ્રહથી નિરૂપણ કરે છે. આ પ્રકારની શંકા યોગ્ય નથી. કારણ કે - બંનેનું વૈશિષ્ટ્ય નથી. માટે એટલે કે ' હે સમર્થ દેવતા !' તે તું હું જ છું' ઇત્યાદિ શ્રુતિવચનથી અહંગ્રહથી આત્મભાવનો ઉપદેશ કર્યો છે. તેનાથી ધર્મી પદાર્થનો વિભાગ કરવામાં આવ્યો નથી. દેવતારૂપે જાણેલા પરમાત્માને જ પોતાના આત્મારૂપે ' હું જ તે છું' એમ અનુસંધાન કરે છે. અહં વૃત્તિનો આધાર સર્વેશ્વર જ છે.

**દષ્ટાંત માધ્યમથી**:- જેમ કે 'તે જ આ દેવદત્ત છે' આ પ્રકારની પ્રત્યભિજ્ઞાથી 'તે' શબ્દનો સંબંધી અર્થ 'આ' શબ્દના સંબંધથી જુદો જણાતો નથી. પરંતુ અન્ય વિશેષણના યોગથી ઓળખવામાં આવે છે.

અથવા અન્યરીતે 'અવૈશિષ્ટ્ય' અન્ય રીતે અર્થ જોઇએ તો વિશિષ્ટ એટલે પ્રકારી- વિશેષ્ય એવો અર્થ થાય. તેનાથી ભિન્ન એટલે અવૈશિષ્ટ્ય અર્થાત્ પ્રકાર, વિશેષણ. પરમાત્મા વિશિષ્ટ છે. જીવાત્મા વસ્તુના સ્વરૂપને सर्वान्तरात्मा परमात्मैवेति तत्त्वं विजानतां ''त्वं वा अहमस्मि भगवो देवत!'' इत्ययं निर्देशो न विरुद्धयते ॥ २-१-६ ॥

आत्मपरायां बुद्धौ दोषान्तरमाशङ्क्य परिहरति न चेति-

सूत्र. न च क्लिष्टोऽनन्तरं विशेषात् ॥ २-१-७ ॥

भा० परमात्मन्यहंग्रहो ह्यन्तर्यामितया, सा च जीवदेशमिभव्याप्यैव, तथा च शरीरसम्बन्धात्क्लेशादि-दोषभाजनं परमेश्वरः स्यादिति न च वाच्यम्। अनन्तरं विशोषात् - यत्रान्तर्यामितोपपाद्यते तत्रैवानुपदं विशोषस्य क्लेशादिदोषानास्पदत्वलक्षणस्योक्तेः । "य आत्मनितिष्ठन् आत्मनोऽन्तरो

નિરૂપણ કરનાર જુદો ન પાડી શકાય તેવો ધર્મ છે. પરમાત્માના વિશેષણભૂત ધર્મ છે. જેને વિશેષ્યથી જુદો પાડી શકાતો નથી. કારણ પરમાત્માની અપેક્ષાએ એ શરીર છે. તેથી અહમ્ એટલે 'જીવાત્મા વિશિષ્ટ પરમાત્મા.' આ પ્રકારે જાણનારા જ્ઞાનીને 'તું તે હું' ને હે સમર્થ દેવ! 'હું તે તું' એ પ્રકારનો નિર્દેષ કરવામાં કોઇ વિરોધ જણાતો નથી.

#### सूत्र :- 9

સૂત્ર ભૂમિકા :- આત્મા પરાયણ બુદ્ધિને સ્વીકારવામાં અન્ય દોષ સંભવી શકે તેવા આક્ષેપના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્ર :-

> सूत्र:- न च क्लिष्टोऽनन्तरं विशेषात् ॥ २-१-७ ॥ पदच्छेद:- न च क्लिष्ट: अनन्तरं विशेषात् ।

સૂત્રનો અર્થ:- પરમાત્માને કોઇ દોષ સ્પર્શી ન શકે, કારણ શ્રુતિમાં અંતિમ ભાગે અમૃતતત્ત્વરૂપ વિશેષ ગુણ સંબંધના યોગનું પ્રતિપાદન કર્યું હોવાથી.

ભાષ્યાનુવાદ :- પરમાત્માને વિશે અહમ્ ગ્રહ અંતર્યામી શક્તિથી થાય છે. અર્થાત્ અહમ્ એટલે મારા જીવાત્માના અંતર્યામી પરમાત્મા જીવના હૃદયપ્રદેશને વ્યાપીને રહ્યા છે. તેથી શરીરસંબંધથી જીવમાં રહેલા દોષાદિકનો સ્પર્શ પરમાત્માને પણ અવશ્ય થાય. આ પ્રકારની શંકાને કોઇ

93

यमात्मा न वेद यस्यात्मा शरीरम् य आत्मानमन्तरो यमयति स त आत्मान्तर्याम्यमृत'' इत्यमृतशब्देन दोषाभावो ह्युक्तः ।

यद्वा - उभयोः शरीरसम्बन्धमुक्त्वानन्तरं''तयोरन्यः पिप्पलं स्वाद्वत्ति अनश्नन्नन्योऽभिचाकशीति'' इति विशेषस्योक्तेः ॥ २-१-७ ॥

ननु- यदि मायिकाः क्लेशादयो मायातीते न सन्ति तदैश्वर्यमपि तथैव भवत्वित्याशङ्क्य निराकरोति- ऐश्वर्यमिति ॥

### सूत्र. ऐश्वर्यमिप तथेति चेन्न तस्य स्वाभाव्यात् ॥ २-१-८ ॥

भा० जगत्कर्त्तृ त्त्वादिलक्षणमैश्वर्यमिष मायायोगोपाधिकमतः क्लेशादिवत्तदिष मास्तिवति चेन्न । तस्य जगत्कर्तृत्त्वस र्वनियन्तृत्त्वादिलक्षण-

સ્થાન નથી. કારણ શ્રુતિમાં જ્યાં અંતર્યામીપણે પ્રતિપાદન કર્યા છે તેની સાથોસાથ દોષથી ગંધ પણ સ્પર્શન કરે તેવા દિવ્ય વિશેષ અમૃત સ્વરૂપ ગુણયોગનું વિધાન કર્યું છે.

એજ અર્થની દ્રઢતા કરતી શ્રુતિ વર્ણવે છે, 'જે પરમાત્મા આત્મામાં રહ્યા છે. આત્માની અંદર પણ તે જ છે. જેને આત્મા જાણી શકતો નથી. આત્મા જેનું શરીર છે. આત્માની અંદર રહી નિયમન કરે છે તે અમૃત સ્વરૂપ પરમાત્મા હે શ્વેતકેતુ! તારા અંતર્યામી છે.'

આ પ્રકારે અમૃત શબ્દના યોગથી પરમાત્માના સ્વરૂપમાં દોષનો સર્વ પ્રકારે અભાવ કહ્યો છે. અથવા આત્માને પરમાત્માનો એક જ શરીરમાં રહેવારૂપ સંબંધ વર્ણવી તેમાં જ 'તે બંનેમાંથી એક કર્મફળનો ભોક્તા છે ને બીજો કર્મફળને નહિ ભોગવી, તેનો સાક્ષાત્ દેષ્ટા બની નિહાળ્યા કરે છે.'

આ પ્રકારે જીવાત્મા ને પરમાત્મા વચ્ચે વિશેષ વર્ણવ્યો છે. પરમાત્મા સર્વથી અધિક સર્વોત્તમ તત્ત્વ છે.

#### सूत्र :- ८

સૂત્ર ભૂમિકા :- અધિક ક્લેશાદિ માયાતીત ભગવાનના સ્વરૂપમાં ન સંભવે તો તે જ રીતે ઐશ્વર્યની પણ કોઇ આવશ્યકતા જણાતી स्यैश्वर्यस्येश्वरे, स्वाभाव्यात् वह्नेरुष्णत्त्ववज्जलस्य शीतत्त्ववत् पृथिव्या गन्धवत्त्व-वत्परमात्मन्यैश्वर्यं स्वभाविसद्धमेव। ''यः सर्वज्ञः सर्ववित्'' 'परास्य शिक्तिर्विविधैव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानबलिक्रया च'' 'भीषास्माद्वातः पवते'' ''यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते'' इत्यादिभिः श्रुतिभिरेश्वर्यं स्वाभाविकत्त्वेन प्रतिपाद्यत इति तस्य स्वाभाविकत्त्वान्न कदापि बाध इत्यर्थः ॥ २-१-८ ॥

ननु- परमात्मन्यैश्वर्यमिव जीवे क्लेशादयः स्वाभाविकाः कि ? न स्युरिति चेत्तत्राह- अप्रतिषिद्धमिति ।

નથી. તેવા આક્ષેપના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્ર :-

सूत्र :- ऐश्वर्यमिष तथेति चेन्न तस्य स्वाभाव्यात् ॥ २-१-८ ॥ पदच्छेद :- ऐश्वर्यम् अपि तथा इति चेत् न, तस्य स्वाभाव्यात् । सूत्रनो અर्थ :- માયિક ક્લેશાદિકની પેઠે ઐશ્વય પણ પરમાત્માસ્વરૂપમાં આવશ્યક નથી. તેવી આશંકા ન કરવી, કારણ તેનું સ્વાભાવિક જ સિદ્ધપશું છે.

ભાષ્યાનુવાદ :- પરમેશ્વરમાં સહજ સિદ્ધ ઐશ્વર્ય :- ભગવાનનું જગત્કતૃત્વરૂપ ઐશ્વર્ય પણ માયાયોગની ઉપાધિથી યુક્ત હોવાથી તે સ્વરૂપમાં ઐશ્વર્યની આવશ્યકતા નથી. આ પ્રકારની કુશંકા ન કરવી. કારણ કે એ ઐશ્વર્ય ઔપાધિક નહિ, પરંતુ સહજ સ્વાભાવિક છે. જેમ અગ્નિમાં ઉષ્ણતા, જળમાં શીતળતા ને પૃથ્વીમાં ગંધતા સહજ સિદ્ધ છે. તેમ પરમેશ્વરમાં ઐશ્વર્ય સહજ સિદ્ધ છે.

શ્રુતિઓનાં પ્રમાણ :- 'એ પરમાત્મા સર્વજ્ઞ છે. એક જ સમયે સર્વ વસ્તુના જ્ઞાતા છે.' 'પરમેશ્વરની જ્ઞાન, બળ, ક્રિયા વગેરે વિવિધ પ્રકારની સ્વાભાવિકી પરા શક્તિ સાંભળવામાં આવે છે.' 'પરમાત્માના ભયથી વાયુ વાય છે' 'એ પરમાત્માના માધ્યમથી સમગ્ર ભૂત પ્રાણીમાત્રની ઉત્પત્તિ થાય છે.'

પૂર્વોક્ત અનેક શ્રુતિઓએ પરમેશ્વરનું સહજ સ્વાભાવિક ઐશ્વર્ય

सूत्र. अप्रतिषिद्धं परैश्वर्यं तद्भावान्न चैविमतरेषाम् ॥ २-१-९ ॥

भा० परस्य ईश्वरस्य, ऐश्वर्यम् जगत्कर्तृत्वतित्रयन्तृत्वलक्षणम्, अप्रतिषिद्धम् । तद्भावात् – तस्य जगत्कर्तृत्वादिलक्षणैश्वर्यस्य, भावात् – स्वाभाविकत्वादित्येतत् । यतः स्वाभाविकमैश्वर्यमत एव श्रुतिषु क्षापि न तत्प्रतिषेध इति यावत् । न चैविमतरेषाम् – न त्वेवं जीवानाम्, जीवानां क्लेशादयस्तु नैवमप्रतिषिद्धाः प्रत्युत प्रतिषिद्धा एव ॥

यद्वा- ननु- क्लेशादय इव जीवस्य, ऐश्वर्यमपि परस्य ब्रह्मण औपाधिकमेव, यत्प्रतिषिध्यते ऐश्वर्यम् ''अथात आदेशो नेति नेति'' आशङ्कायामाह- अप्रतिषिद्धामिति । परस्य ब्रह्मण ऐश्वर्यमप्रतिषिद्धम्, कुत

પ્રતિપાદન કર્યું છે. તેમાં કોઇ બાધ નથી.

#### सूत्र :- ६

સૂત્ર ભૂમિકા :- પરમાત્મામાં જેમ ઐશ્વર્ય સહજ સિદ્ધ છે. તેમ જીવાત્મામાં ક્લેશાદિક પણ સિદ્ધ સ્વીકારવા જોઇએ. આ પ્રકારના આક્ષેપના સમાધાનમાં આગળનું સૂત્રાવતરણ કરે છે મહર્ષિ શાંડિલ્ય...

सूत्र :- अप्रतिषिद्धं परैश्वर्यं तद्भावान्न चैविमतरेषांम् ॥ २-१-९ ॥

पदच्छेद:- अप्रतिषिद्धम् पर एश्चर्यं तद् भावात् न च एवम् इतरेषाम् ।

સૂત્રનો અર્થ: પરમેશ્વરનું ઐશ્વર્ય સહજ હોવાથી ક્યાંય શ્રુતિમાં તેનો નિષેધ કર્યો નથી. જીવાત્માઓના ક્લેશાદિકનો તો નિષેધ કર્યો છે. તેથી તેનો સહજ સ્વીકાર ન કરી શકાય.

ભાષ્યાનુવાદ :- અથવા આ સૂત્રનું અર્થ ઘટન આ પ્રકારે કરી શકાય પૂર્વપક્ષના સિદ્ધાન્તે આક્ષેપ એવો કરવામાં આવે છે. કે જીવાત્માઓના ક્લેશાદિ દોષ જેમ ઔપાધિક છે, તેમ પરમાત્માનું ઐશ્વર્ય પણ ઔપાધિક - માયાની ઊપાધિ જન્ય સ્વીકારવું જોઇએ, કારણ 'ઉપદેશ છે કે એમ નહિ, એમ નહિ' આ પ્રકારના આક્ષેપના સમાધાનમાં કહે છે. अवगम्यते ? तद्भावात्- तस्य-ऐश्वर्यस्यैव नेति नेतीतिवाक्यानन्तरं भावात्-बोधनात् । ''अथ नामधेयं सत्यस्य सत्यं प्राणा वै सत्यं तेषामेष सत्य'' मित्यैश्वर्यस्यैवावबोधनात्पूर्ववाक्यस्य नैश्वर्यप्रतिषेधपरता युक्ता, किन्तु पूर्वेण रूपनिरूपणेन यदाशङ्क्यमानं परिछिन्नत्त्वं तत्प्रतिषेधपरतैव तस्य वाक्यस्य समुचिता ।

इममेव चार्थं बादरायणोऽप्याह- ''प्रकृतैताव'' दित्यनेन । इतरेषाम् - जीवानां नैवमप्रतिषेध:, किन्तु प्रतिषेध एवेति न जीवक्लेशं दृष्टान्तीकृत्याशङ्काप्रसरणगन्धोऽपीति ॥ २-१-९ ॥

नन्वस्तु परस्य ब्रह्मण ऐश्वर्यम्, अथापि न तन्नित्यम् । ऐश्वर्यं हि ईशितव्यसापेक्षम् । सर्वेषां जीवानां मुक्तौ नावशिष्यते किञ्चिदीशितव्यम् इत्याशङ्क्य प्रतिविधत्ते- सर्वेति ॥

'એ શ્રુતિમાં ઐશ્વર્યનો નિષેધ કર્યો નથી.' કારણ ઐશ્વર્યનો ' બ્રહ્મ સત્યનું સત્ય છે. પ્રાણીઓ બધા સત્ય છે એ બ્રહ્મ સત્ય છે.' આ શ્રુતિવાક્યમાં બોધ થાય છે. તેથી આ પૂર્વેના વાક્યનો ઐશ્વર્ય નિષેધરૂપે વર્ણવવું યોગ્ય નથી. પરંતુ પૂર્વવાક્યમાં જે પરમાત્માનું સીમિતપણું આશંક્તિ કર્યું તેનો નિષેધ કરનારૂ આ 'નેતિ નેતિ' વાક્ય જાણવું.

વેદવ્યાસજી એ આ અર્થનું 'પ્રકૃતૈતાવત્' એ સૂત્રમાં સ્પષ્ટીકરણ કર્યું છે.

એ હેતુથી જીવાત્માઓના સ્વરૂપને વિષે ક્લેશાદિકનો નિષેધ કર્યો હોવાથી તેને દેષ્ટાન્તમાં માધ્યમ કરી શકાય નહિ.

#### सूत्र :- ९०

સૂત્ર ભૂમિકા :- પરમાત્માનું ઐશ્વર્ય ભલે હોય પરંતુ તે નિત્ય ન હોઇ શકે, કારણ ઐશ્વર્ય નિયામ્ય પદાર્થની સત્તાને આધારે રહેલું છે. સર્વે જીવાત્માઓની જ્યારે મુક્તિ થાય છે ત્યારે કંઇ પણ જગત્ અસ્તિત્વ બાકી રહેતું નથી. તેથી ઐશ્વર્ય પણ વિનષ્ટ થાય છે. તેવા પ્રકારની શંકાના

### सूत्र. सर्वामृते किमिति चेन्नैवम् ॥ २-१-१० ॥

भा० सर्वेषामैश्वर्यनिरूपकानां जीवानाममृतत्त्वे सन्ति क्षित्यादीना मप्यनवस्थानात्किमैश्वर्यम् ? विद्यमानमपि न किञ्चित् अविद्यमानमिव भवेदिति चेत् ।

नैवम् - एवं न - सर्वेषां मोक्ष इत्येवं न । सर्वामृतत्त्व-मित्येतदेवासम्भवतीति यावत् । नेहोपपादकमुपदेष्टव्यम् । अनाद्यनन्तोह्ययं भवप्रवाहः प्रथितः ॥ २-१-१० ॥

इतश्चेश्वर्यं नित्यमित्याह - बुद्धीति ॥

સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્રાવતરણ..

सूत्र:- सर्वामृते किमिति चेन्नैवम् ॥ २-१-१० ॥ पदच्छेद:- सर्वा अमृते किम् इति चेत न एवम् ।

સૂત્રનો અર્થ: - સર્વ આત્માઓની મુક્તિ થાય પછી કંઇ નિયામ્ય વિશેષ રહેતું નથી. આ પ્રકારની શંકાને સ્થાન નથી. કારણ ' સર્વની મુક્તિ સંભવિત નથી.'

ભાષ્યાનુવાદ :- ઐશ્વર્ય નિરૂપણના આધારભૂત સર્વ જીવાત્માઓની મુક્તિ થાય પછી ધરતી, જળ વગેરે કોઇ પણ પ્રકૃતિગત કાર્ય બાકી રહેતું નથી. તો ઐશ્વર્ય-નિયન્તૃત્વરૂપ ઐશ્વર્ય કોને આધારે? આ પ્રકારની શંકા અસ્થાને છે. કારણ સર્વે આત્માની મુક્તિ ક્યારેય પણ સંભવતી નથી. તે વિષયમાં કંઇ પ્રતિપાદન કરવાનું રહેતું જ નથી. એ પ્રશ્ન જ અસ્થાને છે. કારણ 'આ ભવપ્રવાહ અનાદિથી પ્રવૃત્ત થયેલો છે.' આદિ અન્ત રહિત વસ્તુ વિષે કોઇ પણ પ્રકારની ચર્ચા વિચારણા કરવી તે અન્યાય યુક્ત છે.

#### सूत्र :- ११

સૂત્ર ભૂમિકા :- પરમાત્માના ઐશ્વર્યની નિત્યતા સિદ્ધ કરે છે. અગ્રિમ સૂત્રથી..

सूत्र:- बुद्धयानन्त्यात् ॥ २-१-११ ॥

### सूत्र. बुद्धयानन्त्यात् ॥ २-१-११ ॥

अ २ आद्विकम् १

भा० न च मुक्तौ जीवात्मनां परब्रह्मभावः, अपि तु बुद्धेः- ज्ञानस्या नन्त्यमात्रम् । कर्मणा सङ्कचितमस्य ज्ञानं सङ्कोचककर्मापाये परितो निरविध प्रसरित नाम । तदयं सर्वज्ञत्त्वादिभिः परमं साम्यमुपैति । तत् तान्मुक्तान्प्रत्यस्त्येवास्यैश्चर्यम् ॥

''सर्वामृतत्त्वे किमिति चेन्नैवं बुद्धयानन्त्या'' दि त्येकमेव वा सूत्रम्। किमित्यन्तस्य पूर्वपक्षग्रन्थस्य स एवाशयः । नैवमित्यादेस्तु

पदच्छेद:- बुद्धे: आनन्त्यात्।

સૂત્રનો અર્થ:- મુક્તિ અવસ્થામાં જ્ઞાનનું અનંતપણું હોવાથી. પરમાત્મા સાથે જીવાત્માની સામ્યતાનો અર્થ:-

ભાષ્યાનુવાદ :- મુક્તિ અવસ્થામાં જીવાત્મા પરમાત્મારૂપ બનતો નથી. માત્ર જ્ઞાનનો વિકાસ થાય છે. કર્મથી સંકુચિત થયેલું જ્ઞાન સંકોચ પમાડનાર કર્મનો નાશ થવાથી અનંત પ્રદેશમાં પ્રસરે છે. તેથી જીવાત્મા સર્વજ્ઞ વગેરે ગુણોથી પરમાત્માની સમાનતા પામે છે. આ મુક્તાત્માઓ પ્રત્યે પરમાત્માનું નિયામકરૂપ ઐશ્વર્ય અખંડિત છે.

પૂર્વસૂત્ર અને આ સૂત્રની એકતા જણાવે છે - 'સર્વ આત્માઓની મુક્તિ થાય ત્યારે કોઇ નિયામ્ય રહેતું નથી. તેથી પરમેશ્વરનું ઐશ્વર્ય અનિત્ય-નાશવંત થયું તેવી શંકા અસ્થાને છે. કારણ મુક્તાત્માઓ ક્યારેય પરબ્રહ્મ તત્ત્વ બની શકતા નહિ હોવાથી, મુક્તિ દશામાં પણ તેમના પર પરમાત્માનું અખંડ નિયંત્રણ રહેલું છે. તેથી ઐશ્વર્ય શાશ્વત છે.'

અને વળી બધા જ આત્માની મુક્તિ ક્યારેય સંભવતી નથી. કારણ બુદ્ધિવિશિષ્ટ જીવોનું અનંતપશું હોવાથી. આ સૂત્રમાં બુદ્ધિનો અર્થ પ્રકૃતિના વિકારભૂત મહતત્ત્વાદિ સમુદાય જાણવો. એ સમુદાય મુક્ત જીવો અનંત છે. પ્રકૃતિના વિકારભૂત અનંત બ્રહ્માંડોની ભ્રમણ કરતા ને વિચિત્ર સંસ્કારોથી વિશિષ્ટ જીવાત્માઓની સંખ્યા અસંખ્યેય હોવાથી સર્વેની મુક્તિ જ

विशेष उच्यते- नैवम्-- ऐश्वर्यं नेत्येतते न, मुक्तानां बुद्धयानन्त्यमात्रात्, परब्रह्मभावाभावादित्यर्थः । मुक्त्यवस्थायामपि चेतनानां तदेकनियाम्यत्त्वादस्त्येवैश्वर्यम् ॥

किञ्च- सर्वेषाममृतत्त्विमत्यिप न सम्भवित, बुद्धयानन्त्यात् । अत्र बुद्धिशब्देन प्रकृतेर्विकारो महदादिवर्गो लक्ष्यते, लक्ष्यते च बुद्धिविशिष्ठो जीवः, तेषामानन्त्यादित्यर्थः । यान्यण्डानि प्रकृतेर्विकारभूतानि, ये च तत्र संसरन्तो बुद्धिवैचित्र्यमापन्ना जीवाः, तेषामसङ्ख्यत्त्वान्न सर्वामृतत्त्वसम्भावनाप्रसङ्ग इति यावत् ।

तथा चाण्डानां तद्गतजीवानां चानन्त्यं स्मर्यते- ''विकारैः सिहतो युक्तैविशेषादिभिरावृतः । आण्डकोशो बहिरयं पञ्चाशत्कोटिविस्तृतः ॥ दशोत्तराधिकैर्यत्र प्रविष्टः परमाणुवत् । लक्ष्यतेऽन्तर्गताश्चान्ये कोटिशो ह्यण्डराशयः ॥ तदाहुरक्षरं ब्रह्म सर्वकारणकारणम् । विष्णोर्धाम परं साक्षात् पुरुषस्य महात्मनः'' ॥ इति श्रीमद्भागवतेतृतीयस्कन्थे । ''यत्र पतत्यणुकल्पः सहाण्डकोटिकोटिभिः । तदनन्त'' इति षष्ठस्कन्थे । ''क्षाहं तमोमहदहंखच-राग्निवार्भूसंवेष्टिताण्डघटसप्तवितस्तिकायः । क्षेद्गिवधाविगणिताण्डपराणु-

અસંભવિત્ છે.

અક્ષરબ્રહ્મનો વિસ્તાર :- ભાગવતના તૃતીય સ્કંધમાં બ્રહ્માંડ અને જીવોની અનંતપણાની પ્રતિપ્રાદન કરતું સ્મૃતિ વાક્ય:- મહતત્ત્વાદિ સોળ વિકારોએ યુક્ત આ અંડકોષ બહારથી પચાસ કોટી યોજન વિસ્તારવાળો છે. તે ઉત્તરોત્તર એકબીજાથી દશગુણિત વિશાળ પૃથ્વી આદિ આઠ આવરણભૂત તત્ત્વોથી વીંટાયેલો છે. જેમાં રોમ છિદ્રમાં પ્રવેશ કરતા પરમાણું સરખો જણાય છે. એના સરખી બીજી અંડકોષની રાશીઓ પણ તેની અંદર અક્ષરબ્રહ્મ રહે છે. સર્વ કારણનું પણ કારણ છે ને ભગવાન વિષ્ણુનું ધામ છે.

છક્રાસ્કંધમાં કહ્યું છે, 'જેમાં બ્રહ્માંડોની કોટિઓને કોટિઓ અર્ણુની માફક ઉડ્યા કરે છે તે અનંત છે.' चर्यावाताध्वरोमविवरस्य च ते महित्त्वम्'' ॥ इति दशमस्कन्धे ॥ ''द्युपतय एव ते न ययुरन्तमनन्ततया त्वमिप यदन्तराण्डिनचया ननु सावरणाः। ख इव रजांसि वान्ति वयसा सह यच्छुतयस्त्विय हि फलन्त्यतिन्नरसनेन भवन्निधनाः'' इति वेदस्तुतौ ॥ २-१-११ ॥

नन्वस्य जगत्कारणत्त्वलक्षणं यदैश्वर्यमुच्यते तत्तु न सम्भवति, विकारित्त्वप्रसङ्गात्, न ह्यविकृतमुपादानं भवति । नापि निमित्तम्, न ह्यक्रियं निमित्तं भवति, न हि कुलाल अक्रियो निमित्तम्, न च दण्डादिः । सिक्रयस्तु नियत एव विकृत्येत्याशङ्कायामाह प्रकृत्यन्तरालादिति ॥

सूत्र. प्रकृत्यन्तरालात्तदुपादानत्त्विमिति तस्यावैकार्यं चित्स्वरूपेण प्रकृतेरनुवर्तनात्तदुपयोगात् ॥ २-१-१२ ॥

દશમસ્કંધમાં બ્રહ્માજી સ્તુતિ કરતાં કહે છે 'પ્રકૃતિ, મહત્, અહંકાર, આકાશ, વાયુ, તેજ, જળ, પૃથ્વી આ આઠ આવરણોથી વીંટાયેલા બ્રહ્માંડરૂપ પરમાણુઓને ફરવાના સ્થાનરૂપ તમારું એક રોમછિદ્ર છે. એવા આપનો મહિમા ક્યાં ને હું ક્યાં ?'

વેદસ્તુતિમાં વેદો સ્તવન કરતા કહે છે: - સ્વરૂપ, સ્વભાવ ને વિભૂતિથી આપ અનંત અપાર હોવાથી સ્વર્ગાદિકના અધિષ્ઠાતા બ્રહ્માદિ દેવો પણ તમારા મહિમાના પારને પામતા નથી. આપના એક રોમ છિદ્રમાં પૃથ્વી આદિ અષ્ટ આવરણ યુક્ત બ્રહ્માંડોના સમૂહ વાયુથી ઉડતા રજકણોની માફક અવિરત ઉડ્યા કરે છે. અને અંતે આપના સ્વરૂપમાં જ લીન થનારી અમે શ્રુતિઓ પણ 'નેતિ નેતિ' કહીને જ વિરામ પામીએ છીએ.'

#### सूत्र :- १२

સૂત્ર ભૂમિકા: અક્ષેપ - પરમાત્માનું જગત્ કારણત્વરૂપ જે એશ્વર્ય કહ્યું તે સંભવતું નથી. કારણ તેમાં વિકારી થવાનો પ્રસંગ આવે. પરમાત્મા તો અવિકારી છે. અવિકારી ઉપાદાન કારણ બની ન શકે. નિમિત્ત કારણ પણ બની ન શકે. ક્રિયાના વ્યાપાર વિના નિમિત્ત બની શકાતું નથી.

भा० अन्तरालं- व्यवधानम् । प्रकृत्या व्यवधानात्तदुपादानत्त्वमिति तस्य ब्रह्मणोऽवैकार्यम् । परमात्मनो यदुपादानत्त्वं- ''यतो वा इमानि भूतानि जायन्त'' इत्यादिश्रुतिवचनेषु श्रूयते, तत्तु न ब्रह्मस्वरूपमात्रे साक्षात्, किन्तु-स्वविशेषण भूतप्रकृत्या व्यवहिते । योऽयमुपादानोपादेयभावनियतावस्था भेदः, स विशेषणद्वारक इति न मृत्स्वरूपस्येवास्य विकारित्त्वप्रसङ्ग इति भाव: ।

यद्वा- प्रकृत्यन्तरालात्- प्रकृतिमध्ये वर्तनात् । प्रकृतिमध्ये वर्तनं चात्मतयैवेत्यनुपदं ज्ञाप्यते । प्रकृतिशरीरकस्यैव ब्रह्मण उपादानत्त्वाद्विशे षणीभृतप्रकृते:स्थौल्यसौक्ष्म्याभ्यामेव ब्रह्मणोऽवस्थाभेदसिद्धेरुपादानो

ઘટ નિર્માણ પ્રત્યે કુંભાર ચક્રભ્રમણ રૂપ ક્રિયાનો વ્યાપાર કર્યા વિના નિમિત્ત કારણ બનતો નથી. દંડાદિ પણ નિયમથી જ વિકારી થવાનો પ્રસંગ આવે. આ પ્રકારના આક્ષેપના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્રનું અવતરણ કરે છે મહર્ષિ શાંડિલ્ય.

सूत्र:- प्रकृत्यन्तरालात्तदुपादानत्त्वमिति तस्यावैकार्यं चित्स्वरूपेण प्रकृतेरनुवर्तनात्तदुपयोगात् ॥ २-१-१२ ॥

पदच्छेद :- प्रकृते: अन्तरालात् तस्य उपादानत्त्व इति तस्य अवैकार्यम् चित्स्वरूपेण प्रकृतेः अनुवर्तनात् तस्य उपयोगात् ।

સ્ત્રનો અર્થ:- પ્રકૃતિના વ્યવધાનથી (માધ્યમથી) પરમાત્માનું ઉપાદાનપણું હોવાથી તેમાં વિકારી પ્રસંગ આવતો નથી. ચિત્સ્વરૂપથી પ્રકૃતિનું અનુવર્તન છે. અને તેનો ઉપયોગ છે માટે.

જગતુ ના ઉપાદાન કારણ છતાં નિર્વિકાર :-

ભાષ્યાનુવાદ :- પ્રકૃતિનું વ્યાવધાન હોવાથી પરમાત્માના સ્વરૂપમાં વિકારીત્વ પ્રસંગ આવતો નથી. તેથી બ્રહ્મ નિર્વિકાર છે.

શ્રુતિ કહે છે :- 'આ સમસ્ત સૃષ્ટિ તેનાથી ઉપજે છે.' આ શ્રુતિમાં પરમાત્માનું ઉપાદન કારણ વર્ણવ્યું છે. તે ઉપાદાન માત્ર બ્રહ્મસ્વરૂપમાં નહિ પરંતુ પોતાના વિશેષણભૂત પ્રકૃતિના વ્યવધાનમાં છે.

पादेयभाव इति न विकारप्रसङ्ग इति भावः । विशेष्यविशेषण भावश्चानयोर्न दण्डकुण्डलादेरिव, न वा राजराष्ट्रयोरिव।

किन्तु शरीरात्मभावेनेत्याह- चित्स्वरूपेण प्रकृतेरनुवर्त्तनादिति । स्वं रूपं स्वरूपम्, असाधारणो धर्मः, चितः- चेतनस्य योऽसाधारणो धर्मः-चेतियतृत्त्वम्- आत्मत्त्विमत्येतत्, तेन रूपेण प्रकृतेरनुवर्त्तनात् । अनुवर्तनं च प्रकृतेर्वर्तनमनुवर्तनम् । प्रकृतेर्वर्तनं नैतद्वर्तनरहितमिति यावत् । एतेनापृथिक्सद्धविशेषणत्वमुक्तं भवति, तच्चात्मशरीर भावेनेति चित्स्वरूपेणेत्यनेनोक्तं भवति । तदेवम्भूतवर्तनप्रयुक्तोपादानक्त्वमैश्चर्यविशेष एव पर्यवस्यतीति न विकारप्रसङ्ग इति भावः ।

श्रुयते च शरीरशरीरिभावो बृहदारण्ये- ''यः पृथिव्यां तिष्ठन् पृथिव्या अन्तरो यं पृथिवी न वेद यस्य पृथिवी शरीरम् यः पृथिवीमन्तरो यमयति स त

સાક્ષાતુ બ્રહ્મ પરિણામ પામતું નથી. ઉપાદાન અને ઉપાદેય ભાવની સાથે જે અવસ્થાભેદ થયો તે વિશેષણભૂત પ્રકૃતિના માધ્યમથી થયો છે. તેથી મૃત્સ્વરૂપની પેઠે પરમાત્માના સ્વરૂપમાં વિકાર પેદા થતો નથી.

અથવા- પ્રકૃતિના મધ્યે વર્તવું અર્થાત્ તેના આત્માપણે બ્રહ્મનું વર્તન હોવાથી વિકારો વિશેષણભૂત પ્રકૃતિને લાગું પડે છે. બ્રહ્મને નહિ. પ્રકૃતિ બ્રહ્મનું શરીર છે. બ્રહ્મ ઉપાદાન છે. વિશેષણભૂત પ્રકૃતિની સ્થૂળતા ને સૂક્ષ્મતાને લીધે જ બ્રહ્મની અવસ્થાભેદ છે. તેથી બ્રહ્મ નિર્વિકાર છે. દંડ અને કુલાલની પેઠે બ્રહ્મ અને પ્રકૃતિનો વિશેષણ-વિશેષ્યભાવ નથી. અથવા રાજરાષ્ટ્ર જેવો પણ નથી. પરંતુ શરીર આત્મભાવથી છે.

પ્રકૃતિનું અનુવર્તન બ્રહ્મના સંબંધ રહિત નથી. તેથી પ્રકૃતિ બ્રહ્મનું અપૃથક્સિદ્ધ વિશેષણ છે. તેને બ્રહ્મથી જુદી પાડી શકાતી નથી. એ વિશેષણ શરીર આત્મભાવથી છે. આ પ્રકારના અનુવર્તન પ્રયુક્ત ઉપાદાન ઐશ્વર્ય વિશેષમાં જ પર્યવસાન પામે છે. તેથી બ્રહ્મમાં વિકારીત્વ પ્રસંગ સંભવતો જ નથી.

શ્રુતિમાં શરીરાત્મભાવ નિરૂપણ :- પરમાત્મા અને જગતનો

आत्मान्तर्याम्यमृतः''''योऽप्यसु तिष्ठन् अद्भयोऽन्तरो यमापो न विदुर्यस्यापः शरीरम् योऽपोऽन्तरो यमयति स त आत्मान्तर्याम्यमृतः'''''योऽग्नौ तिष्ठन्

अग्नेरन्तरो यमग्निर्न वेद यस्याग्निः शरीरम् योऽग्निमन्तरो यमयति स

त आत्मान्तर्याम्यमृतः'' ''य आकाशे तिष्ठन् आकाशादन्तरो यमाकाशो न वेद यस्याकाशः शरीरम् य आकाशमन्तरो यमयित स त आत्मान्तर्याम्यमृतः'' ''यो वायौ तिष्ठन् वायोरन्तरो यं वायुर्न वेद यस्य वायुः शरीरम् यो वायुमन्तरो यमयित स त आत्मान्तर्याम्यमृतः'' ''य आदित्ये तिष्ठन् आदित्यादन्तरो यमादित्यो न वेद यस्यादित्यः शरीरम् य आदित्यमन्तरो यमयित स त आत्मान्तर्याम्यमृतः'' ''यश्चन्द्रतारके तिष्ठन् चन्द्रतारकादन्तरो

શરીરશરીરિભાવ સંબંધ બૃહદારણ્યક્ ઉપનિષદ્માં વર્ણવ્યો છે.

પૃથ્વીના અંતર્ચામી :- ' જે પૃથ્વીમાં રહે છે છતાં પૃથ્વીથી ન્યારા છે. પૃથ્વી જેને જાણી શક્તી નથી. પૃથ્વી જેનું શરીર છે. પૃથ્વીની અંદર રહીને જે નિયમન કરે છે તે અંતર્યામી અમૃતસ્વરૂપ પરમાત્મા હે શ્વેતકેતુ! તારા'પણ આત્મા છે'.

જળના અંતર્ચામી :- ' જે જળમાં રહે છે છતાં તેનાથી જુદા છે. જળ તેને જાણી શકતું નથી. જળ જેનું શરીર છે. જળની અંદર રહીને જે નિયમન કહે છે, તે અંતર્યામી અમૃત સ્વરૂપ પરમાત્મા તારા આત્મા છે.'

તેજના અંતર્ચામી :- ' જે અગ્નિમાં રહ્યા છે. છતાં અગ્નિથી જુદા છે. અગ્નિ જેને જાણી શક્તો નથી. અગ્નિ જેનું શરીર છે. અગ્નિમાં રહી જે નિયમન કરે છે, તે અમૃતસ્વરૂપ અંતર્યામી તારા આત્મા છે.'

આકાશના અંતર્ચામી :- ' જે આકાશમાં રહ્યા છે છતાં આકાશથી ન્યારા છે. જેને આકાશ જાણી શક્તો નથી. આકાશ જેનું શરીર છે. જે આકાશની અંદર રહી નિયમન કરે છે, તે અંતર્યામી અમૃતસ્વરૂપ પરમાત્મા તારા આત્મા છે.'

વાયુના અંતર્ચામી :- 'જે વાયુમાં રહ્યા છે. છતાં વાયુથી ન્યારા છે. જેને વાયુ જાણી શક્તો નથી. વાયુ જેનું શરીર છે. વાયુની અંદર રહી જે यं चन्द्रतारकं न वेद यस्य चन्द्रतारकं शरीरम् यश्चन्द्रतारकमन्तरो यमयित स त आत्मान्तर्याम्यमृतः'''यो दिक्षु तिष्ठन् दिग्भ्योऽन्तरो यं दिशो न विदुर्यस्य दिशः शरीरम् यो दिशोऽन्तरो यमयित स त आत्मान्तर्याम्यमृतः'''यो विद्युति तिष्ठन् विद्युतोऽन्तरो यं विद्युत्र वद यस्य विद्युच्छरीरम् यो विद्युतमन्तरो यमयित स त आत्मान्तर्याम्यमृतः'''यः स्तनियत्नौ तिष्ठन् स्तनियत्नोरन्तरो यं स्तनियत्नुनं वेद यस्य स्तनियत्नुः शरीरम् यः स्तनियत्नुमन्तरो यमयित स त आत्मान्तर्याम्यमृतः'''इत्यधिदेवतम् । अथाधिलोकम्- ''यः सर्वेषु लोकेषु तिष्ठन् सर्वेभ्यो लोकेभ्योऽन्तरो यं सर्वे लोका न विदुर्यस्य सर्वे लोकाः शरीरम्

નિયમન કરે છે. તે અંતર્યામી અમૃતસ્વરૂપ પરમાત્મા તારા આત્મા છે.'

આદિત્યના અંતર્ચામી:- ' જે આદિત્યમાં રહ્યા છે, છતાં આદિત્યથી ભિન્ન છે. જેને આદિત્ય જાણી શકતો નથી. સૂર્ય જેમનું શરીર છે, જે સૂર્યની અંદર રહી નિયમન કરે છે.તે અંતર્યામી અમૃતસ્વરૂપ તારા આત્મા છે.'

ચંદ્રતારાના અંતર્ચામી :- ' જે ચંદ્રતારામાં રહ્યા છે. છતાં તેનાથી જુદા છે. જેને ચંદ્ર કે તારામંડળ જાણી શકતા નથી. ચંદ્રતારામંડળ જેનું શરીર છે. જે તેમાં રહી નિયમન કરે છે, તે અંતર્યામી અમૃતસ્વરૂપ તારા આત્મા છે.'

**દિશાના અંતર્ચામી**:- 'જે દિશાઓમાં રહ્યા છે, છતાં તેનાથી ભિન્ન છે. દિશાઓ જેને જાણી શકતી નથી. દિશાઓ જેમનું શરીર છે. દિશાઓની અંદર રહી જે નિયમન કરે છે, તે અંતર્યામી અમૃતસ્વરૂપ તારા આત્મા છે.'

**વિદ્યુતના અંતર્ચામી** :- ' જે વિદ્યુતમાં રહ્યા છે, છતાં વિદ્યુતથી ન્યારા છે. વિદ્યુત જેને જાણી શકતી નથી. વિદ્યુત જેનું શરીર છે. જે વિદ્યુતની અંદર રહીને નિયમન કરે છે, તે અંતર્યામી સ્વરૂપ પરમાત્મા તારા આત્મા છે.'

મેઘના અંતર્ચામી :- ' જે મેઘમાં રહ્યા છે, છતાં તેનાથી જુદા છે. મેઘ જેને જાણી શક્તો નથી. મેઘ જેનું શરીર છે. જે મેઘની અંદર રહી નિયમન यः सर्वां क्षोकानन्तरो यमयित स त आत्मान्तर्याम्यमृतः'' "यः सर्वेषु वेदेषु तिष्ठन् सर्वेभ्यो वेदेभ्योऽन्तरो यं सर्वे वेदा न विदुर्यस्य सर्वे वेदाः शरीरम् यः सर्वान् वेदानन्तरो यमयित स त आत्मान्तर्याम्यमृतः'' "यः सर्वेषु यज्ञेषु तिष्ठन् सर्वेभ्यो यज्ञेभ्योऽन्तरो यं सर्वे यज्ञा न विदुर्यस्य सर्वे यज्ञाः शरीरम् यः सर्वान् यज्ञानन्तरो यमयित स त आत्मान्तर्याम्यमृतः'' "यः सर्वेषु भूतेषु तिष्ठन् सर्वेभ्यो भूतेभ्योऽन्तरो यं सर्वाणि भूतानि न विदुर्यस्य सर्वाणि भूतानि शरीरम् यः सर्वाणि भूतान्यन्तरो यमयित स त आत्मान्तर्याम्यमृतः'' "यः प्राणे तिष्ठन् प्राणादन्तरो यं प्राणो न वेद यस्य प्राणः शरीरम् यः प्राणमन्तरो यमयित स

કરે છે, તે અંતર્યામી સ્વરૂપ તારા આત્મા છે.'

આ પ્રકારે દેવતાઓમાં રહેલા પરમાત્માનું અંતર્યામી સ્વરૂપ સમજાવ્યું. હવે પછી લોકમાં રહેલા પરમાત્માના સ્વરૂપને વર્ણવે છે.

લોકના અંતર્ચામી :- 'જે સર્વ લોકમાં રહ્યા છે. છતાં સર્વ લોકથી ન્યારા છે. જેને સર્વ લોક જાણી શકતો નથી. જેનું સર્વ લોક શરીર છે. જે સર્વ લોકની અંદર રહી નિયમન કરે છે. તે અંતર્યામી અમૃતસ્વરૂપ તારા આત્મા છે.'

વેદોના અંતર્ચામી:- 'જે સર્વ વેદોમાં રહ્યા છે. સર્વ વેદોથી ન્યારા છે. જેને સર્વે વેદો જાણી શકતા નથી. સર્વે વેદો જેનું શરીર છે. જે સર્વ વેદોની અંદર રહી નિયમન કરે છે. તે અંતર્યામી અમૃતસ્વરૂપ તારા આત્મા છે.'

સર્વભૂતોના અંતર્ચામી :- ' જે સર્વ ભૂતોમાં રહ્યા છે. સર્વ ભૂતોથી જૂદા છે. જેને સર્વ ભૂતો જાણી શકતા નથી. સર્વભૂતો જેનું શરીર છે. જે સર્વભૂતોની અંદર રહી નિયમન કરે છે. તે અંતર્યામી અમૃતસ્વરૂપ તારા આત્મા છે.'

વાણીના અંતર્ચામી :- ' જે વાણીમાં રહ્યા છે, છતાં તેનાથી ભિન્ન છે. જેને વાણી જાણી શકતી નથી. વાણી જેનું શરીર છે. વાણીની અંદર રહી નિયમન કરે છે. તે અંતર્યામી અમૃતસ્વરૂપ તારા આત્મા છે.'

त आत्मान्तर्याम्यमृतः'''यो वाचि तिष्ठन् वाचोऽन्तरो यं वाङ् न वेद यस्य वाक् शरीरम् यो वाचमन्तरो यमयित स त आत्मान्तर्याम्यमृतः'''यश्चक्षुषि तिष्ठन् चक्षुषोऽन्तरो यं चक्षुनं वेद यस्य चक्षुः शरीरम् यश्चक्षुरन्तरो यमयित स त आत्मान्तर्याम्यमृतः'''यः श्लोत्रे तिष्ठन् श्लोत्रादन्तरो यं श्लोत्रं न वेद यस्य श्लोत्रं शरीरम् यः श्लोत्रमन्तरो यमयित स त आत्मान्तर्याम्यमृतः'''यो मनिस तिष्ठन् मनसोऽन्तरो यं मनो न वेद यस्य मनः शरीरम् यो मनोऽन्तरो यमयित स त आत्मान्तर्याम्यमृतः'''यस्त्विच तिष्ठन् त्वचोऽन्तरो यं त्वङ् न वेद यस्य त्वक् शरीरम् यस्त्वचमन्तरो यमयित स त आत्मान्तर्याम्यमृतः'''यस्तेजिस

ચક્ષુના અંતર્ચામી :- 'જે ચક્ષુમાં રહ્યા છે, છતાં તેનાથી જુદા છે. ચક્ષુ જેને જાણી શકતી નથી. ચક્ષુ જેનું શરીર છે.. જે ચક્ષુની અંદર રહી નિયમન કરે છે. તે અંતર્યામી અમૃતસ્વરૂપ તારા આત્મા છે.'

શ્રોત્રના અંતર્ચામી :- 'જે શ્રોત્રમાં રહ્યા છે, છતાં તેનાથી ન્યારા છે. શ્રોત્ર જેને જાણી શક્તું નથી. શ્રોત્ર જેનું શરીર છે. શ્રોત્રની અંદર રહી જે નિયમન કરે છે. તે અંતર્યામી અમૃતસ્રૂપ પરમાત્મા તારા આત્મા છે.'

મનના અંતર્ચામી :- ' જે મનમાં રહ્યા છે, છતાં તેનાથી જુદા છે. મન જેને જાણી શકતું નથી. મન જેનું શરીર છે. મનની અંદર રહીને જે નિયમન કરે છે. તે અંતર્યામી અમૃતસ્વરૂપ પરમાત્મા તારા આત્મા છે.'

ત્વચાના અંતર્ચામી:- 'જે ત્વચામાં રહ્યા છે, છતાં તેનાથી ન્યારા છે. જેને ત્વચા જાણી શકતી નથી. ત્વચા જેનું શરીર છે. જે ત્વચાની અંદર રહી નિયમન કરે છે. તે અંતર્યામી અમૃતસ્વરૂપ પરમાત્મા તારા આત્મા છે.'

તેજના અંતર્ચામી :- 'જે તેજમાં રહ્યા છે, છતાં તેજથી ન્યારા છે. તેજ જેને જાણી શકતું નથી. તેજ જેનું શરીર છે. તેજની અંદર રહી જે નિયમન કરે છે, તે અંતર્યામી અમૃતસ્વરૂપ તારા આત્મા છે.'

તમના અંતર્ચામી :- ' જે તમમાં રહ્યા છે ! છતાં તેનાથી જુદા છે. તમ જેને જાણી શકતું નથી. તમ જેનું શરીર છે. તમની અંદર રહીને જે નિયમન કરે છે, તે અંતર્યામી અમૃતસ્વરૂપ તારા આત્મા છે.'

तिष्ठन् तेजसोऽन्तरोयं तेजो न वेद यस्य तेजः शरीरम् यस्तेजोऽन्तरो यमयित स त आत्मान्तर्याम्यमृतः'' "यस्तमिस तिष्ठन् तमसोऽन्तरो यं तमो न वेद यस्य तमः शरीरम् यस्तमोऽन्तरो यमयित स त आत्मान्तर्याम्यमृतः'' "यो रेतिस तिष्ठन् रेतसोऽन्तरो यं रेतो न वेद यस्य रेतः शरीरम् यो रेतोऽन्तरो यमयित स त आत्मान्तर्याम्यमृतः'' "य आत्मिन तिष्ठन् आत्मनोऽन्तरो यमात्मा न वेद यस्यात्मा शरीरम् य आत्मानमन्तरो यमयित स त आत्मान्तर्याम्यमृतः'' इत्यादिः। निमित्त भावोऽप्यस्य कुलालादिवन्न शारीरव्यापारणाद्या याससापेक्षः । चित्स्वरूपेण तदुपयोगात्चेतनासाधारण चैतन्यस्वभावमात्रेण- सङ्कल्पमात्रेण प्रकृतेर्महदादिकार्याधाने उपयोगात्– उपयोजनात्। यदा कुलालो घटं कुर्वन् मृदमुपयुङ्को, तदा हि शारीरायासेनोपयुङ्को । परमात्मा तु महदादिकार्यं

રેતસ્ના અંતર્ચામી :- ' જે રેતસ્માં રહ્યા છે, છતાં તેનાથી ન્યારા છે. રેતસ્ જેને જાણી શકતું નથી. રેતસ્ જેનું શરીર છે. રેતસ્ની અંદર રહી જે નિયમન કરે છે. તે અંતર્યામી અમૃતસ્વરૂપ પરમાત્મા તારા આત્મા છે.'

**આત્માના અંતર્ચામી**:- 'જે આત્મામાં રહ્યા છે, છતાં તેનાથી ન્યારા છે. આત્મા જેને જાણી શકતો નથી. આત્મા જેનું શરીર છે. આત્માની અંદર રહી જે નિયમન કરે છે. તે અંતર્યામી અમૃતસ્વરૂપ તારા આત્મા છે.'

વગેરે શ્રુતિઓમાં પરમાત્માનો અને જગત્ વચ્ચેનો શરીરશરીરિભાવ સંબંધ વર્ણવ્યો છે.

સૃષ્ટિ નિર્માણકાર્યમાં પરમાત્માનું નિમિત્તકારણ પણ કુંભારની પેઠે શરીરવ્યાપારરૂપ પ્રયત્ન સાધ્ય નથી. પરંતુ પોતાના અસાધારણ સંકલ્પ માત્રથી પ્રકૃતિના મહતત્ત્વાદિ કાર્ય નિર્માણ કરે છે.

જ્યારે કુંભાર ઘટ નિર્માણ કરે છે, ત્યારે મૃત્તિકાનો ઉપયોગ કરે છે. તે વખતે શરીરના પ્રયાસથી નિર્માણ કરે છે. પરમાત્મા મહતત્ત્વાદિ સૃષ્ટિકાર્ય નિર્માણ કરે છે ત્યારે શરીરનો વ્યાપાર કરતા નથી, પરંતુ પોતાના સંકલ્પમાત્રથી જ કરે છે. એ રીતે પરમાત્માના સ્વરૂપમાં કોઇ પણ પ્રકારે कुर्वन् न प्रकृतिं शारीरेण बलेन पादहस्तविक्षेपादिनोपयुङ्क्ते, किन्तु सङ्कल्पमात्रेणैव । तस्मान्न कथञ्चन विकारप्रसङ्गावकाश इति भावः ॥ २-१-१२ ॥

ननु विशिष्टस्योपादानत्त्वे जगदिदं कार्यं किं ? विशेषणांशे प्रकृतौ स्थितमीश्चरे वेत्याशङ्क्याह-तदिति ।

### सूत्र. तत्प्रतिष्ठानमविरुद्धम् गृहपीठवत् ॥ २-१-१३ ॥

भा० तस्मिन् परमात्मिन जगत्प्रतिष्ठानं जगदवस्थानमिक द्धम् । तत्र दृष्टान्तः - गृहपीठवत्, यथा गृहमध्यस्थपीठे स्थितः पुरुषो गृहे तिष्ठतीति व्यपदिश्यते, तथा ईश्वरशरीरभूतायां प्रकृतौ स्थितं जगदीश्वरस्थमिति व्यपदिश्यते । तदेतदुक्तं भगवद्गीतायाम् - ''मया ततिमदं सर्वं जगदव्यक्तमूर्तिना । मत्स्थानि सर्वभूतानि '' इति ॥२-१-१३ ॥

વિકારી પ્રસંગ સંભવતો નથી. તેથી પરમાત્મા ઉપાદાન કારણ હોવા છતાં નિર્વિકારી છે.

#### सूत्र :- ९३

સૂત્ર ભૂમિકા :- પરમાત્માનું ઉપાદાન કારણ સ્વીકારીએ તો આ કાર્યભૂત જગત્ વિશેષણભૂત પ્રકૃતિના અંશમાં રહ્યું છે કે વિશેષ્યભૂત પરમાત્માના સ્વરૂપમાં ? આ પ્રકારના પ્રશ્નના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્રનું અવતરણ...

सूत्र :- तत्प्रतिष्ठनमविरुद्धम् गृहपीठवत् ॥ २-१-१३ ॥ पदच्छेदः - तस्य प्रतिष्ठनम् अविरुद्धम् गृहपीठवत् ।

સૂત્રનો અર્થ: કાર્યભૂત જગત્નું પરમાત્માના સ્વરૂપમાં રહેલું અવિરુદ્ધ નથી. ઘરમાં રહેલા પીઠની પેઠે.

ભાષ્યાનુવાદ :- વિશ્વના મૂલકંદ મુકુંદ :- પરમાત્માના સ્વરૂપમાં જગત્ રહ્યું છે. તેમ સ્વીકારવામાં કોઇ પ્રકારનો વિરોધ નથી. જેવી રીતે ઘરમાં બાજોઠ રહ્યો હોય ને તેના ઉપર પુરુષ વિરાજતો હોય ત્યારે એ પ્રકારે વ્યવહાર કરવામાં આવે છે કે 'પુરુષ ઘરમાં રહ્યો છે.' એ જ પ્રકારે જગત્

नन्- प्रकृतिशरीरकेश्वरो जगदुपादानं भिवतुं नार्हति । जगद्धि जडजीवोभयात्मकम्, यच्चोपादानतिनर्वाहकं रूपं, तत्तु प्रकृतिशरीरकत्त्वमात्रम् । इत्याशङ्कायामाह- मिथ इति ॥

### सूत्र. मिथोऽपेक्षणादुभयमपि ॥ २-१-१४ ॥

भा० यत्पूर्वमुक्तं प्रकृत्यन्तरालादिति, तत्र प्रकृतिरिति न प्रधानमात्रं निर्दिष्टम्, किन्तु उभयमिप- या त्रिगुणात्मिका प्रकृतिर्या च जीवभूता प्रकृतिस्तदेतदुभयमिप । कस्मात् ? मिथोऽपेक्षणात् । एतदुभयं हि भोक्तृभोग्यात्मकम्, न हि भोक्तारमन्तरा भोग्यसम्पत्तिः, न वा भोग्यमन्तरा भोक्तृसम्पत्तिः । अत एव च भोक्तृभोग्यात्मकस्यास्य

પરમાત્મામાં રહ્યું છે.

શ્રીમદ્ ભગવત્ગીતાનું પ્રમાણ :- 'અવ્યક્તમૂર્તિસ્વરૂપમાં આ સમસ્ત વિશ્વનો વિસ્તાર કર્યો છે. તેથી જ સર્વભૂતો મારામાં રહ્યાં છે.'

#### सूत्र :- १रू

સૂત્ર ભૂમિકા: પ્રકૃતિના શરીર પરમાત્મા જગત્ના ઉપાદાન કારણમાં યોગ્ય નથી. કારણ કે જગત્ જડચેતન સ્વરૂપ છે. જયારે ઉપાદાનસ્વરૂપતો માત્ર પ્રકૃતિનું જ છે. માત્ર પ્રકૃતિશરીરક પરમાત્મા જ ઉપાદાન છે. જડચેતન ઉભયસ્વરૂપ નિરૂપક નહિ. તેવા આક્ષેપના સમાધાનમાં કહે છે...

सूत्र :- मिथोऽपेक्षणादुभयमपि ॥ २-१-१४ ॥ पदच्छेद :- मिथः अपेक्षणात् उभयमपि ।

સૂત્રનો અર્થ: પરમાત્મા અપેક્ષા હોવાથી બંને પણ કારણભૂત છે. ભાષ્યાનુવાદ: પૂર્વના સૂત્રમાં જે પ્રકૃતિનું માધ્યમ કહ્યું, તેનાથી માત્ર પ્રકૃતિનો જ નિર્દેશ નથી કર્યો, પરંતુ ત્રિગુણાત્મિકા પ્રકૃતિ અને જીવભૂત પ્રકૃતિ એમ બંનેનો નિર્દેશ કર્યો છે. કારણ પરસ્પર બંનેની અપેક્ષા છે. બંને ભોક્તૃ ને ભોગ્ય સ્વરૂપ છે. ભોક્તા વિના ભોગ્ય સંભવે નહિ, ભોગ્ય વિના

प्रपञ्चस्य प्रकृतिरुभयमि । याभ्यामुभाभ्यां प्रधानपुरुषाभ्यां, इदं जगत्प्रिक्रयते – आरभ्यते, तावुभौ प्रकृती उच्येते । तदुक्तं गीतायाम् – ''भूमिरापोनलो वायुः खं मनो बुद्धिरेव च । अहङ्कार इतीयं मे भिन्ना प्रकृतिरष्टधा ॥ अपरेयमितस्त्वन्यां प्रकृतिं विद्धि मे पराम् । जीवभूतां महाबाहो! ययेदं धार्यते जगत्'' ॥ २-१-१४ ॥

नन्वस्ति कालः, यद्विशिष्टोऽयमीश्वरो जगत् सृजति, तदीश्वरस्य जगतसृजतः प्रधानपुरुषाविव कालोऽप्युपकरणं भवतीति कथमुभयमित्युक्तमित्यत आह- चेत्येति ॥

सूत्र. चेत्याचितोर्न तृतीयम् ॥ २-१-१५ ॥

सत्यम् - अस्ति कालः, भवति तच्छरीरकः परमात्मा कारणम् ।

ભોક્તા ન સંભવે. એથી આ પ્રપંચની પ્રકૃતિ ભોકતૃભોગ્ય ઉભય સ્વરૂપ છે. એ બંનેના માધ્યમથી આ જગત્નો પ્રારંભ થાય છે. બંને પ્રકૃતિ શબ્દ વાચ્ય છે.

ગીતામાં કહ્યું છે. 'પૃથ્વી, જળ, તેજ, વાયુ, આકાશ, મન, બુદ્ધિ, અહંકાર આ આઠ પ્રકારની મારી પ્રકૃતિ છે. એ અપરા-જડ હોવાથી બીજા નંબરની છે. ચેતનની અપેક્ષાએ કનિષ્ઠ છે. એનાથી ભિન્ન એવી મારી જીવભૂત પરા પ્રકૃતિ છે. તેને પણ જાણવી. હે મહાબાહો! એ પરા પ્રકૃતિરૂપ જીવવર્ગથી આ જગતુ મેં ધારણ કર્યું છે'

તેથી બંને પ્રકૃતિના ઉપાદાન કારણ પરમાત્મા છે.

### सूत्र :- १५

સૂત્ર ભૂમિકા :- કાળતત્ત્વનું અસ્તિત્ત્વ હોવાથી કાળ વિશિષ્ટ ઇશ્વર જગતનું સર્જન કરે છે. પ્રધાનપુરુષની પેઠે કાળ પણ ઉપકરણ બને છે. તેથી કાળને પણ કારણ ગણવું જોઇએ. માત્ર પ્રધાનપુરુષ જ નહિ. તેના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્રનું અવતરણ કરે છે મહર્ષિ ....

सूत्र :- चेत्याचितोर्न तृतीयम् ॥ २-१-१५ ॥

किन्तु उपादानभावं प्रकृत्य प्रकृत्यन्तरालादित्युक्तम्, तत्र प्रकृतिपदेनोभयोः प्रधानपुरुषयोरेव युक्ता विवक्षा । न हि तयोः परापरयोः प्रकृत्योस्तृतियम्, यत्प्रकृत्यन्तरतयोपादान-निर्वाहकतया

तृतीयतामाप्यनुयात् । अत एव भगवता द्वयमेवोक्तम् । सहकारिकारणभावे तु कालशक्तेरुपयोगः ।

अयमत्र पदार्थ:- चेत्या- न स्वयं चैत्यलक्षणा, अपि तु परेण चेत्यते, तच्चैत्या- जडं त्रिगुणात्मकं प्रधानम्, या अपरा प्रकृतिरुक्ता । चित् - जीवभूता प्रकृति:, या परोक्ता । अनयोर्न तृतीयम्- प्रकृतिभावेन समकक्षम् ॥ २-१-१५ ॥ तयोश्चेत्याचितोर्विशेषमाह- युक्ताविति ॥

पदच्छेद:- चेत्या चित:न तृतीयम्।

સૂત્રનો અર્થ: જડ-પ્રધાન અને ચેતન એ બે જ કારણ છે. ત્રીજું કારણ સ્વીકારવાની જરૂર નથી.

ભાષ્યાનુવાદ :- પરા અપરા પ્રકૃતિ :- કાળ તત્ત્વ છે તેના શરીરિ પરમાત્મા ઉપાદાન કારણ છે. તેમાં કોઇ શંકા નથી પરંતુ જયારે ઉપાદાન ભાવનો પ્રારંભ થાય છે ત્યારે 'પ્રકૃતિનું મધ્યે વ્યવધાન છે' એમ કહ્યું છે. તેમાં પ્રકૃતિપદથી પ્રધાનને પુરુષ એમ બે તત્ત્વનો જ નિર્દેષ કરવો યોગ્ય છે. ત્રીજું તત્ત્વ નહિ. તેથી ઉપાદાન કારણના નિર્વાહક તરીકે ત્રીજા સ્વતંત્ર કાળ તત્ત્વની ગણના કરવાની કોઇ જરૂર રહેતી નથી. ભગવાને પણ બે જ પ્રકૃતિનું વર્ણન કર્યું છે, જે પરા ને અપરા નામથી ઓળખાય છે. સહકારિકારણ ભાવમાં કાળ શક્તિની ગણના કરવામાં કોઇ નથી. પરંતુ ઉપાદાન ભાવનો નિર્વાહ કરવામાં તેની આવશ્યકતા નથી.

ભાવાર્થ: અન્ય ચેતનતત્ત્વથી જીવંત બનતી જડ ત્રિગુણસ્વરૂપા પ્રકૃતિને અપરા પ્રકૃતિ કહી છે. બીજી ચેત્ ચેતનસ્વરૂપ પરા પ્રકૃતિ કહી છે. એ બંનેમાં ત્રીજી તેને સમકક્ષ મુકી શકાય તેવી કોઇ પ્રકૃતિ નથી. તેથી બંનેના

### सूत्र. युक्तौ साम्परायात् ॥ २-१-१६ ॥

भा० युक्तौ- स्वयमेव युक्तौ, न केनचित्कदाचिद्योजितौ । अविना भूतावित्येतत् । कौ ? चेत्याचितावित्यनुवर्तते । यावुपादानभावद्वारभूतावुक्तौ प्रकृतिपुरुषौ, तौ द्वावित्यर्थः । द्वावेतौ नित्यं मिथो युक्तौ, न कादाचित्कयोग-भाजाविति यावत् । कुतः ? साम्परायात् । तयो

रनादित्त्वात्तत्संयोगलक्षणसंसारस्याप्यनादित्त्वात् । तथा च वचनम्-''प्रकृतिं पुरुषञ्चेव विद्धयनादी उभाविप''। ''पुरुषं प्रकृतिर्ब्रह्मन्न विमुञ्जति कर्हिचित्''। श्रूयते च - ''गौरनाद्यन्तवती''। ''न जायते म्रियते वा

ઉપાદાન તરીકે પરમાત્મા રહ્યા છે. એમ જ સ્વીકારવું યોગ્ય છે.

### सूत्र :- १६

સૂત્ર ભૂમિકા :- પરા અપરા પ્રકૃતિનું કાળની અપેક્ષાએ બીજી વિશેષતા દશાર્વે છે આ સૂત્રમાં

> सूत्र :- युक्तौ साम्परायात् ॥ २-१-१६ ॥ पदच्छेद :- युक्तौ साम्परायात् ।

સૂત્રનો અર્થ:- પ્રકૃતિ પુરુષ બંને પરસ્પર જોડાયેળા છે. અનાદિ છે માટે.

ભાષ્યાનુવાદ :- પ્રકૃતિપુરુષ બંને તત્ત્વો પરસ્પર એક બીજાથી જોડાયેલાં છે. કોઇએ ક્યારેય જોડી આપ્યાં નથી. તેથી એકબીજા વિના રહી શકતાં નથી. તે તત્ત્વ એટલે પ્રકૃતિને પુરુષ તેઓ બંને નિત્ય ને પરસ્પર અનાદિથી સંયુક્ત છે.

ગીતા કહે છે :- હે પાર્થ!' પ્રકૃતિ ને પુરુષ બંને અનાદિ છે એમ જાણ'! 'હે બ્રહ્મન્! પ્રકૃતિનો ક્યારેય ત્યાગ કરતી નથી.

શ્રુતિ વચન 'આ પ્રકૃતિ આદિ ને અંત રહિત અખંડ પ્રવાહરૂપે વહે છે'. 'આત્મા ક્યારેય જન્મતો નથી કે મૃત્યુ પામતો નથી'.'જગત સૃષ્ટા બ્રહ્માજીએ આ વિશ્વ પૂર્વની માફક જ સર્જ્યુ છે'.

विपश्चित्''। "धाता यथापूर्वमकल्पयत्" श्रुतिश्च- "संयुक्तमेतत्क्षरमक्षरञ्च"। क्षरं प्रधानम् । अक्षरं - पुरुषः । अनेन मिथः संसृष्टक्त्वस्व भावकथनात् तुषातण्डुलयोरिवैकीभूय बीजभावः परमात्मन उपादानभावे द्वारामिति विशेषश्चेत्याचितोर्दिशितः ॥ २-१-१६ ॥

ननु - न पारमार्थिकमिदमैश्चर्यम्, व्यवहारतस्त्वेतत् । अनृतं हि तदुभयम्, इत्यत्राह- शक्तित्त्वादिति ॥

### सूत्र. शक्तित्त्वादनृतं न वेद्यम् ॥ २-१-१७ ॥

भा० तदुभयमनृतिमिति न मन्तव्यम् । कुतः ? शक्तित्त्वात् । शक्तिः कथं मिथ्या भवितुमर्हित ? । तथा च श्रूयते- ''देवात्मशक्तिं स्वगुणैर्निगूढाम्''।

શ્રુતિ વાક્ય :- ક્ષર અને અક્ષર તત્ત્વ બંને સંયુક્ત છે'. ક્ષર પ્રધાન છે. અક્ષર આત્મા છે. એ બંનેનો પરસ્પર સંયોગ સ્વભાવ હોવાથી તુષતંડુલની પેઠે એકરૂપ થઇ બીજભાવને પામેલા છે. ને પરમાત્માના ઉપાદાનભાવમાં દ્વારભૂત છે.

#### सूत्र :- ९७

સૂત્ર ભૂમિકા :- પરમાત્માનું ઐશ્વર્ય પારમાર્થિક સત્ય નથી, પરંતુ માત્ર વ્યવહારીક છે. કારણ બંને મિથ્યા છે. તેના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્રાવતરણ.

> सूत्र :- शक्तित्त्वादनृतं न वेद्यम् ॥ २-१-१७ ॥ पदच्छेद :- शक्तित्त्वात् अनृतं न वेद्यम्

**સૂત્રનો અર્થ :-** ઐશ્વર્ય પરમાત્માની શક્તિ છે તેને મિથ્યા ન કહી શકાય.

ભાષ્યાનુવાદ :- 'તે બંને મિથ્યા છે' એમ ન માનવું. કારણ પરમેશ્વરની શક્તિરૂપ હોવાથી. એ મિથ્યા કેમ થઇ શકે ?

શ્રુતિસ્મૃતિ વચન :- ' બંને પ્રકારનું ઐશ્વર્ય પારમાર્થિક છે. પોતાના ગુણોથી પૂર્ણ રહેલી દેવશક્તિને એક સ્થાનમાં રહેલી અગ્નિની ''एकदेशस्थितस्याग्नेज्यों त्स्ना विस्तारिणी यथा । परस्य ब्रह्मणः शिक्तस्तथेदमिखलं जगत्'' ॥ ''विष्णुशिक्तः परा प्रोक्ता क्षेत्रज्ञाख्या तथा परा । यया क्षेत्रज्ञशिक्तः सा वेष्टिता नृप ! सर्वगा'' । ''स्वशक्त्या मायया युक्तः सृजत्यित च पाति च'' । अतः स्वाभाविकमेव परस्य ब्रह्मणः परमेश्वरत्त्वम् । अत एव च तेनैव रूपेण तस्यावबोधने श्रुतिस्मृती प्रवर्त्तेते । यथा- ''क्षरं प्रधानममृताक्षरं हरः क्षरात्मानावीशते देव एकः'' । ''प्रकृतिर्या मयाख्याता व्यक्ताव्यक्तस्वरूपिणी । पुरुषश्चाप्युभावेतौ लीयेते परमात्मिन । परमात्मा च सर्वेषामाधारः परमेश्वरः । विष्णुनामा स वेदेषु वेदान्तेषु च गीयते'' ॥ इति ॥ २-१-१७ ॥

एवं मायाजीवेशानां स्वरूपस्वभावनिर्णयमुक्त्वा प्रकृतमनुसरति-

### सूत्र. तत्परिशुद्धिश्च लिङ्गेभ्यो गम्या लोकवत् ॥ २-१-१८ ॥

જ્યોત વિસ્તાર પામીને સર્વત્ર રહે છે, તેજ પ્રમાણે આ સઘળું જગત્ પરબ્રહ્મની શક્તિભૂત છે'. 'હે રાજન્! વિષ્ણુ ભગવાનની ક્ષેત્રજ્ઞ નામે પરા શક્તિ રહેલી છે. તથા અપરા નામે બીજી શક્તિ રહેલી છે. જે અપરા શક્તિ સર્વમાં વર્તતી ક્ષેત્રજ્ઞરૂપ પરાશક્તિથી આવૃત્ત થયેલી છે'. 'પોતાની શક્તિરૂપ માયાથી આ વિશ્વનું સર્જન કરે છે. લય કરે છે ને રક્ષણ પણ એજ કરે છે'.

એથી પરમેશ્વરનું પરમ ઐશ્વર્ય સહજ સ્વભાવિક છે. તે હેતુથી પરમાત્માને તેવા જ સ્વરૂપથી સમજાવવા શ્રૃતિસ્મૃતિ વચનોની પ્રવૃત્તિ છે.

'ક્ષર અર્થાત્ પ્રધાન, અમૃત અને અક્ષર સ્વરૂપ. ક્ષર અર્થાત્ જીવાત્મા એ બંનેનું દેવ પરમાત્મા નિયમન કરે છે' 'વ્યક્ત અને અવ્યક્ત સ્વરૂપે મેં કહેલી પ્રકૃતિ ને જીવ બંને પરમાત્માના સ્વરૂપમાં લીન થાય છે'. એ પરમાત્મા સર્વના આધાર છે. વેદાંત શાસ્ત્રમાં તેને વિષ્ણુ નામથી કહ્યા છે'

### सूत्र :- १८

સૂત્ર ભૂમિકા :- આ પ્રકારે માયા, જીવ ને પરબ્રહ્મના સ્વરૂપ, સ્વભાવ સંબંધિ વિચાર વિમર્શ કરી, શાંડિલ્ય મહર્ષિ પ્રકૃત ભક્તિ સંબંધિ भा० तस्याः भक्तेः, या परिशृद्धिः - अनन्यप्रयोजनत्त्वेन रसघनता, परानुरागलक्षणाया भक्तेः परा काष्टेत्येतत् । चस्त्वर्थे । सा लिङ्गेभ्यः-तन्नामोच्चारणतत्कथाश्रवणादिसमसमयं समुद्भवद्भयो रोमोद्गमहृद्भव-णनेत्रजलहसनरोदनोद्गायननर्त्तनादिभ्यो गम्या । तत्रोदाहरणमाह लोकविति। यथा लोके प्रियतममनुस्मरन्त्याः पुलिकतगात्रतादिभिर्लिङ्गेर्नायके प्रेमातिशयो गम्यते तथा । तथा च भगवद्भक्तलिङ्गान्युक्तानि श्रीमद्भागवते- ''श्रृण्वन् सुभद्राणि रथाङ्गपाणेर्जन्मानि कर्माणि च यानि लोके । गीतानि नामानि तदर्थकानि गायन्विलज्जो विचरेदसङ्गः'' ॥ ''एवंव्रतः स्वप्रियनामकीर्त्त्यो जातानुरागो द्रुतचित्त उच्चैः । हसत्यथो रोदिति रौति गायत्युन्मादवन्नृत्यित लोकबाह्यः'' ॥ इति ॥ एवंविधलक्षणलिक्षतः

વિચારને અનુસરે છે. આ સૂત્રથી.....

सूत्र:- तत्परिशुद्धिश्च लिङ्गेभ्यो गम्या लोकवत् ॥ २-१-१८ ॥ पदच्छेद:- तस्य परिशुद्धिः च लिङ्गेभ्यः गम्या लोकवत्

સૂત્રનો અર્થ :- ભક્તિની પરિશુદ્ધિ તેના ચિક્ષોથી જાણવી લોકમાં જણાય છે તેમ.

ભાષ્યાનુવાદ :- ભક્તિની પરિશુદ્ધિ એટલે નિષ્કામભાવે રસ ઘનતા. એને જ પરાનુરાગ લક્ષણા ભક્તિની પરાકાષ્ઠા જાણવી.

ભક્તિની પરિશુદ્ધિનાં ચિહ્નો :- ભગવાનના નામોચ્ચાર સમયે રોમાંચ અનુભવાય, કથાશ્રવણ સમયે રોમ નાચે, હૃદય દ્રવિભુત થાય. નેત્રમાં હર્ષનાં અશ્રુ આવે . ક્યારેક હાસ્યનો અનુભવ થાય. ક્યારેક રૂદન કરે. ક્યારેક ઉચ્ચ સ્વરે ગાન કરે. નાચ કરે. વગેરે ચિહ્નો ભક્તિની પરિશુદ્ધિનાં છે.

લોક્દ્રષ્ટાંત :- જે રીતે લોકમાં પ્રિયતમનું સ્મરણ કરતી વેળાએ પ્રિયતમનાં ગાત્રો પ્રેમાતિશયને લીધે પુલકિત બને છે. તે જ રીતે ભગવદ્ભક્તોની સ્થિતિ સર્જાય છે.

શ્રીમદ્ભાગવતમાં કહ્યું છે, 'રથાંગપાણિ ભગવાનના સુંદર મંગલકારી જન્મકર્મ લોકમાં ગવાય છે તેને સાંભળે છે. અર્થવાન નામોનું प्रह्लादोनारदेनानुवर्णितोऽस्ति श्रीमद्भागवते सप्तमस्कन्धे-''गुणैरलमसङ्ख्येयैर्माहात्म्यं तस्य सूच्यते । वासुदेवे भगवित यस्य नैसर्गिकी रितः ॥ न्यस्तऋीडनको बालो जडवत्तन्मनस्तया । कृष्णग्रहगृहीतात्मा न वेद जगदीदृशम् ॥ आसीनः पर्यटऋश्नन् शयानः प्रिपबन् बुवन् । नानुसन्धत्त एतानि गोविन्दपरिरिम्भितः ॥ क्वचिद्रुदित वैकुण्ठिचन्ताशबलचेतनः । क्वचिद्धसित तिच्चन्ताह्लाद उद्गायित क्वचित् ॥ नन्दित क्वचिदुत्कण्ठो विलज्जो नृत्यित क्वचित् । क्वचित्तद्भावनायुक्तस्तन्मयोऽनुचकार ह ॥ क्वचिदुत्पुलक-स्तूष्णीमास्ते संस्पर्शनिर्वृतः अस्पन्दप्रणयानन्दसिललामिलितेक्षणः'' ॥ २-१-१८॥

अन्यान्यपि भगवत्सम्मानादीन्यपि भक्तिलिङ्गान्याह- सम्मानेति ॥

ગાન કરે છે. નિર્લ્લજપણે ગાન કરતા કરતા વિચરે છે.' આ પ્રકારના વ્રતને ધારણ કરતો મહાન્ ભક્ત પ્રિયતમ ભગવાનના નામસંકીર્તનથી ઉદ્ભવેલા અનુરાગથી દ્રવિભૂત ચિત્તવાળો બની, ક્યારેક ઉચ્ચસ્વરે હસે છે, કયારેક રૃદન કરે છે. કયારેક ઉચ્ચ સ્વરે ભગવાનની પુકાર કરે છે. કયારેક ગાન કરે છે. ક્યારેક ઉન્માદવાળો બની નાચ કરે છે.

આ પ્રકારનાં લક્ષણોથી યુક્ત પ્રહ્લાદજી હતા. તેમ શ્રી નારદમુનિ એ સપ્તમસ્કંધમાં વર્ણવ્યું છે. 'અસંખ્ય શુભ ગુણોના ભંડાર પ્રદ્લાદજીનો હું મહિમા કહું છું. શ્રી વાસુદેવ ભગવાનમાં તેમને સ્વાભાવિક પ્રીતી હતી. સ્વયં બાળક હોવા છતાં રમતનાં સાધનોમાં રુચિ ન હતી. તેમનું શ્રીહરિમાં જ મન સંલગ્ન હતું. શરીર ભાન ભૂલી જતા ને શ્રીકૃષ્ણની લીલારૂપી ગ્રહથી ગૃહિત બની, બ્રાહ્ય જગત્ને વિસરી જતા. પ્રભુમાં તિલ્લિન વર્તતા પ્રદ્લાદજી ખાન,પાન, શયન, ભાષણ વગેરે ક્રિયાઓને વિસરી જતા. ભગવદ્વિરહથી રુદન કરતા. ક્યારેક આનંદથી બહુ નાચતા, નિર્લ્લજ બની નૃત્ય કરતા. કયારેક ભગવદ્ભાવથી તન્મય બની, ભગવાનનું અનુકરણ કરતા, રોમાંચ બની ક્યારેક મૌન ઉઘાડાં નેત્રે ધ્યાન ધરતા.

### सूत्र. सम्मानादिभ्यो बाहुल्यात् ॥ २-१-१९ ॥

भा० सम्मानादिभ्यो लिङ्गेभ्यो बाहुल्याद्धक्तिरनुमेयेत्यर्थः । तत्र सन्मानः पाण्डावानां दशमस्कन्धे - '' दृष्ट्वा तमागतं पार्था मुकुन्दमिखलेश्वरम् । उत्तस्थुर्युगपद्वीराः प्राणा मुख्यमिवागत'' मिति । अतिप्रीतिर्गोपीजनानाम्- ''क्षणं युगशतिमव यासां येन विना ह्यभूत्'' ॥

આ પ્રકારનાં ચિદ્ધોથી ભક્તિની પરિપક્વ ર્દઢ અવસ્થા જાણવી.

### सूत्र :- १८

સ્ત્ર ભમિકા :- ભગવાનનું સન્માન કરવું વગેરે પણ અન્ય ચિક્ષોથી ભકિતની પરિશુદ્ધિ જાણવી.

सूत्र :- सम्मानादिभ्यो बाहल्यात् ॥ २-१-१९ ॥

पदच्छेद:- सम्मानादिभ्य: बाहुल्यात्।

સૂત્રનો અર્થ:- બહુધા સન્માનાદિ ચિન્હોથી પણ ભકિતનું અનુમાન કરવું.

ભાષ્યાનુવાદ :- સન્માનાદિક ચિક્ષોથી ભક્તિનું અનુમાન થાય છે. પાંડવની ભક્તિ :- પાંડવોએ કરેલું શ્રીકૃષ્ણનું સન્માન દશમસ્કન્ધમાં વર્ષવ્યું છે.'અખિલ વિશ્વના નિયંતા શ્રીભગવાનને પધારતા નિહાળી પૃથાના પુત્રો એક જ સાથે ઉભા થયા. મુખ્ય પ્રાણનો સંયોગ થતાં ઇન્દ્રિયો સચેત થાય તેમ સચેત થયા'.

ગોપીઓની ભક્તિ:- ગોપીજનોને શ્રીકૃષ્ણમાં અતિશય પ્રીતિ હતી. તેથી 'શ્રીકૃષ્ણ વિના એક ક્ષણ સો યુગ જેવી જણાતી'. 'શ્રીકૃષ્ણને નિહાળવામાં પાંપણો અવરોધ કરે, તેથી નેત્રના સર્જનહાર બ્રહ્માને શાપ આપતી'.

વિદુરની प्रिती :- વિદુર કહે હે પુષ્કરાક્ષ! તમારાં દર્શન થતાં સમુદ્ભવેલી અમારી પ્રીતિ વિષે તમને શું કહીએ! કારણ તમે સર્વ દેહધારીઓના અંતર્યામી છો.

''यत्प्रेक्षणे दृशिषु पक्ष्मकृतं शपन्ती'' ति । प्रीतिर्विदुरस्य- ''या नः प्रीतिः पुष्कराक्ष ! त्वदर्शनसम्द्भवा । सा किमाख्यायते तुभ्यमन्तरात्मासि देहिनाम्'' इति विरहो राधिकाया:- गीतगोविन्दे- ''आवासो विपिनायते प्रियसखीमालापिजालायते श्वासो नि:श्रसितेन दावदहनज्वाला-कलापायते। सा वै तद्विरहेण हन्त ! हरिणीरूपायते हा कथं कन्दर्पोऽपि यमायते विरचियञ्छार्नुलक्रीडित'' मिति ॥ महिमा यमस्य विष्णुपुराणे-स्वप्रुषमभिवीक्ष्य पाशहस्तं वदित यमः किल तस्य कर्णमुले ।

परिहर मधुसूदनप्रपन्नान् प्रभुरहमन्यनृणां न वैष्णवाना'' मिति । तदर्थं प्राणधारणम् हनुमतः- ''यावद्रामकथा लोके तावत्प्राणान्बिभर्म्यह'' मिति।

રાદ્યાજાની પ્રિતી :- ગીત ગોવિંદમાં શ્રી રાસેશ્વરી રાધાના વિરહનું વર્ણન કર્યું છે. 'ભગવાનના વિરહમાં શ્રીરાધાને રમણીય ઘર વનવગડા જેવું ને નિઃશ્વાસ શ્વાસ તો દાવાનળની જવાળા જેવો લાગે છે'. શ્રી રાધાજી કૃષ્ણ વિરહમાં ગરીબ હરણી જેવાં બની ગયાં. ખેદ છે કે કામદેવ પણ તેના તરફ સિંહની જેમ ક્રુર ચેષ્ટા કરતો યમરાજ જેવો થયો.

ચમરાજાની ભક્તિ:- યમરાજાને ભગવાનનો મહિમા હતો તે વિષે વિષ્ણુપુરાણમાં કહ્યું છે, 'હાથમાં પાશ લઇને ઉભેલા પોતાના દુતોને નિહાળી તેના કાનમાં કહ્યું કે, મધુસુદન ભગવાનના આશ્રિતોને તમારે છોડી દેવા. કારણ હું તો મનુષ્યનો નિયામક છું. ભક્તનો નહિ.

શ્રી હનુમાનજીની પ્રિતી :- ભગવાન અર્થે જ પ્રાણધારણ કરતા હનુમાનજીની સ્થિતિ એવી હતી કે 'જ્યાં સુધી આ લોકમાં રામ કથા થશે ત્યાં સુધી હું પ્રાણ ધારણ કરું છું'.

ઉપરીચરવસૂની ભક્તિ :- ઉપરીચરવસુએ પોતાનો દેહ, રાજ્ય,ધન, કલત્ર, વાહન વગેરે સઘળું ભગવાનનેજ અર્થે છે એમ જાણતા હતા'.

દ્રૌપદી, અર્જુન વગેરેમાં સખાભાવ હતો. ઉદ્ધવજીમાં દાસ્યભાવ હતો. કુંતામાતાને શ્રી કૃષ્ણને વિષે સ્નેહભાવ હતો.

तदीयता वसोरुपिरचरस्य- ''आत्मा राज्यं धनं चैव कलत्रं वाहनं तथा । एतद्भागवतं सर्विमिति तत्प्रेक्षितं सदे''ति । सख्यं द्रौपद्यर्जुनयोः । दास्यमुद्धवे। स्रोहे पृथा । इत्येवं सम्माननादिलिङ्गैरिप भक्तिर्दार्ढ्यं ज्ञेयिमिति ॥ २-१-१९

नन्- शिशुपालादयो भगवद्विद्वेषिणोऽपि मुक्ता अभूवन्, तित्क ? द्वेषक्रोधभयादयोऽपि भक्त्यनुमापका भवन्तीत्यत आह द्वेषादयस्त्वित ॥

### सूत्र. द्वेषादयस्तु नैवम् ॥ २-१-२० ॥

भा० तुशब्दोऽत्यन्तवैषम्यं गमयित । द्वेषादयस्तु नैवम्-भक्त्यनुमापका न भवन्ति । भक्तानां द्वेषादयो न सम्भवतीत्युक्तं भगवता व्यासेन- ''न क्रोधो न च मात्सर्यं न लोभो नाशुभा मितः ।

આ પ્રકારે સન્માનાદિ ચિહ્નોથી પણ ભક્તિનું અનુમાન થઇ શકે છે.

### भूत्र :- २०

સૂત્ર ભૂમિકા :- શિશુપાલ વગેરે શ્રીકૃષ્ણના દ્વેષિઓની પણ મુકિત થઇ છે, તો શું દ્વેષ, ક્રોધ કે ભયાદિ ચિદ્ધો પણ ભકિતનાં સાધન ગણવાં?

सूत्र :- द्वेषादयस्तु नैवम् ॥ २-१-२० ॥ पदच्छेद :- द्वेषादयः तु न एवम्

**સૂત્રનો અર્થ :-** દ્વેષ, ક્રોધ કે ભયાદિ ભકિતનાં અનુમાન કરનારાં ચિક્ષો નથી.

ભાષ્યાનુવાદ :- સૂત્રમાં તુ શબ્દ અતિ વૈષમ્યનો સૂચક છે. એટલે કે દ્વેષાદિક ચિહ્નોથી ભક્તિનું અનુમાન થઇ જ ન શકે. કારણ ભક્તોને દ્વેષાદિ વિકાર સંભવતા જ નથી.

સાચા ભક્તો :- ભગવાન વ્યાસ મહર્ષિ કહે છે, 'પૂર્વનાં પૂણ્ય સંચય ભગવદ્ભક્તોને ક્રોધ નથી હોતો. માત્સર્યથી તેઓ પર હોય છે. તેની બુદ્ધિ લોભાદિ દોષોથી અશુદ્ધ થતી નથી'.

શ્રીમદ્ભાગવતમાં. ' પ્રભુના ભક્તો સમર્થ હોય થતાં તેમનો

भवन्ति कृतपुण्यानां भक्तानां पुरुषोत्तमे'' इति । श्रीमद्भागवते च-''तिरस्कृता विप्रलब्धाः शप्ताः क्षिप्ता हता अपि । नास्य तत्प्रतिकुर्वन्ति तद्भक्ताः प्रभवोऽपि ही''ति ॥''प्रायशः साधवो लोके परैर्द्वन्द्वेषु योजिताः । न व्यथन्ति न हृष्यन्ति यत आत्मागुणाश्रयः'' इति च ॥ द्वेषातिशयसमुद्भूतान-वरतस्मरणमहिम्ना तु शिशुपालादयो मुक्ताः ॥ २-१-२० ॥

ननु- सा परानुरक्तिः सर्वाविभावकारणकृष्णविषयैव ? वा तत्प्रादुर्भावविषयापि ? इत्याकाङ्क्षायामाह- तद्वाक्यशेषादिति ॥

### सूत्र. तद्वाक्यशेषात् प्रादुर्भावेष्वपि सा ॥ २-१-२१ ॥

भा० सा- परानुरक्तिलक्षणा भक्तिः, प्रादुर्भावाः- ये वराहादयः, तद्विषयापि भवति । सापीश्वरे परानुरक्तिरेवेति । भक्तिलक्षणलक्षितैवेति यावत्। कृतः ? तद्वाक्यशेषात्- यत् प्रादुर्भावयाथात्म्यप्रतिपादकं वाक्यं, तस्य वाक्यस्य यत् शेषभूतं वाक्यं तस्मादित्यर्थः । किं तद्वाक्यम् ? किं वा तच्छेषभूतं

તિરસ્કાર કરે, ગાળ દે, અપમાન કરે, મિથ્યાપવાદ ઢોળે, તાડન કરે છતાં તેઓ તેનો કોઇ પ્રતિકાર કરવા ઉપાય કરતા નથી'. ' અનાડી લોકો સુખદુઃખ આપે છતાં સાધુ પુરુષો વ્યથા પામતા નથી. હર્ષ પામતા નથી. કારણ આત્માને કોઇ પણ પ્રકારનું ગુણકાર્ય સ્પર્શતું નથી'. એમ જાણે છે.

શિશુપાલની મુકિતનું કારણ તો દેષના અતિશયપણાને લીધે થયેલ અખંડ ભગવદ્સ્મરણના મહિમાથી થઇ છે.

#### सूत्र :- २१

સૂત્ર ભૂમિકા :- પરાનુરાગ લક્ષણા ભક્તિ સર્વના આવિર્ભાવ શ્રીકૃષ્ણના સ્વરૂપ સંબંધિ કે તેમના અવતાર સંબંધિ ? તેના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્ર.....

> सूत्र :- तद्वाक्यशेषात् प्रादुर्भावेष्विप सा ॥ २-१-२१ ॥ पदच्छेद :- तस्य वाक्यशेषात् प्रादुभावेषु अपि सा । सूत्रनो अर्थ :- अवतार विषय संअंधि वाक्यनुं शेषभूत वाक्य

वाक्यम् ? सूत्रकार एवैतदनुपदं प्रदर्शयिष्यति ।

एतदुक्तं भविति- दृश्यते ह्यवतारेष्ववतारिण ऐश्वर्यम् । अवतारिकार्यकरत्त्वं च । न चावताराणामवतारिस्वरूपतो भेदः, यावत्प्रयोजनमैश्वर्यस्य प्रकाशनात् । कृष्णस्य सकलावतार-धारित्त्वमुक्तं गीतगोविन्दे-

''वेदानिद्धरते जगन्निवहते भूगोलमुद्धिभ्रते दैत्यं दारयते बर्लि छलयते क्षत्रक्षयं कुर्वते । पौलस्त्यं जयते हलं कलयते कारुण्यमातन्वते म्लेच्छान् मूर्च्छयते दशाकृतिधृते कृष्णाय तुभ्यं नमः'' इति ॥

गोपीजनैरपि रामावतारवामनावतारधारित्त्वं कृष्णस्योक्तम्-

હોવાથી પ્રાદુર્ભાવોમાં પણ ભક્તિ જાણવી.

ભાષ્યાનુવાદ :- અવતાર સંબંધિ ભક્તિ પણ મુકિતનું પરમ સાધન:-પરાનુભક્તિ વરાહાદિ અવતાર સંબંધી પણ છે. તે ઇશ્વરમાં જ છે એમ જાણવું, તે ભક્તિનાં લક્ષણથી સંપન્ન જ છે. કારણ પ્રાદુર્ભાવોના ખરા સ્વરૂપને પ્રતિપાદન કરનારું વાકયનું શેષભૂત વાક્ય છે. તે ક્યું વાક્ય ને શેષભૂત વાક્ય ક્યું ? તે સૂત્રકાર જ દર્શાવશે.

તાત્પર્ચ: અવતારોમાં અવતારીનું જ ઐશ્વર્ય જોવામાં આવે છે. અવતારીનું કાર્ય પણ અવતારોમાં જોવામાં આવે છે. તેમજ અવતારોનું અવતારી સ્વરૂપથી ભિન્નપણું નથી. કારણ તેમાં પ્રયોજન જેટલો જ ઐશ્વર્યનો પ્રકાશ કરવામાં આવે છે.

### દશાવતારધારી શ્રીકૃષ્ણની વંદના:-

શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્મા સર્વ અવતારના ધરનારા છે. એમ ગીત ગોવિંદમાં કહ્યું છે. 'મત્સ્યરૂપે વેદોનો ઉદ્ધાર કરનારા છે. કૂર્મરૂપે જગતનું નિર્વહન કરે છે. વરાહ રૂપે પૃથ્વીને જળ ઉપર સ્થાપન કરનારા છે. નૃસિંહ સ્વરૂપે હિરણ્યકશિપુનો સંહાર કરનારા છે. વામનરૂપે બલિને છેતરનારા છે. બલરામ સ્વરૂપે હલ આયુધને ધરનારા છે. બુદ્ધરૂપે કરુણાનો વિસ્તાર કરનારા છે. કલ્કિરૂપે મ્લેચ્છપ્રાય પ્રજાનો નાશ કરનારા છે. આ પ્રકારે દશે ''मृगयुरिव कपीन्द्रं विव्यधे लुब्धधर्मा स्त्रियमकृत विरूपां स्त्रीजितः कामयानाम् । बलिमपि बलिमत्त्वा वेष्ट्यद्धवाङ्क्षवद्यस्तदल-मित्तसख्यैर्दुस्त्यजस्तत्कथार्थः'' इति ॥ श्रीमद्भागवते दशमस्कन्धे-अऋरेणापि मत्स्याद्यवतारधारणं कृष्णस्यैवोक्तम्- ''यानि यानीह रूपाणि ऋीडनार्थं बिभिष हि।तैरामृष्टिधयो लोका मुदा गायन्ति ते यशः'' इत्यनन्तरम्- ''पुत्रयोश्च वधं कृष्णाद्विदित्त्वासीम्नहामनाः'' इत्यत्र पुत्रयोहिरण्यांक्षहिरण्य किशप्वोवधं वराहनृसिंहावताररूपात् कृष्णादित्यर्थः । ''एषा ब्रह्मण्यदेवस्य कृष्णस्य च महात्मनः । अवतारकथा पुण्या वधो यत्रादिदैत्ययो'' रित्यत्रापि वराहनृसिंहयोः कृष्णशब्देनाभिधानम् ।

''मत्स्यं कूर्मं वराहं कपिलमथ हिरं वासुदेवं च वैन्यं दत्तात्रेयं च हंसं नरहिरमुषभं वामनं पर्श्रामम् ।

આકૃતિઓને ધરનારા અવતારી શ્રીકૃષ્ણને અમારા નમસ્કાર.

ગોપીજનોએ પણ શ્રીકૃષ્ણને જ રામાવતાર તેમજ વામનાવતાર ધરનારા કહ્યા છે. 'પારાધીના જેવા નિર્દય સ્વભાવના એ પરમાત્માએ વાલીને વીંધી નાખ્યો. સીતારૂપ સ્ત્રીથી જીતાયેલા શ્રીરામે પોતાની ઇચ્છાથી આવેલી સૂર્પણખાનાં નાકકાન કપાવ્યાં. સર્વસ્વ અર્પણ કરનાર બલીને કાગડાની પેઠે નિર્દયપણે બાંધ્યો. માટે આવા કાળા કુટિલ કર્મ કરનાર કૃષ્ણની મિત્રતા કોણ કરે? પણ શું કરીએ? આપણાથી એની કથાનો રસ છૂટી શકે તેમ નથી.

શ્રીમદ્ભાગવતના દશમસ્કંઘમાં :- અક્રુરજીએ શ્રીકૃષ્ણને જ મત્સ્યાદિ અવતારના ધરનારા કહ્યા છે. 'હે ભગવન્!

આ લોકમાં ક્રિડાઓ કરવા માટે જ તમે જે જે આકૃતિ ધારણ કરો છો તેથી શુદ્ધ થયેલ બુદ્ધિમાન લોકો તમારો યશ આનંદથી ગાન કરે છે'.

આ પ્રકારે કહીને આગળ કહે છે, 'પોતાના બંને પુત્રોનો વધ કૃષ્ણને હાથે જ થશે એમ જાણી દિતિમાતા બહુ પ્રસન્ન થયાં'. બંને પુત્રનો વધ વરાહ ને નૃસિંહ અવતાર ધારનાર શ્રીકૃષ્ણથી જ થયો એમ જાણવું. यज्ञं रामं कुमारं हयशिरसमथो नारदं राजराजं

व्यासं कृष्णं च बुद्धं धृतनरवपुषं नौमि नारायणं त्वाम्'' इत्यन्यत्रापि अतस्तदाविर्भावेषु भक्तिस्तद्भक्तिरेवेति ॥ २-१-२१ ॥ तदेवोपपादयति- जन्मेति ।

## सूत्र. जन्मकर्मविदो जन्माभाव इति ॥ २-१-२२ ॥

भा० '' जन्म कर्म च मे दिव्यमेवं यो वेत्ति तत्त्वतः । त्यक्त्वा देहं पुर्जन्म नैति मामेति सोऽर्जुन ! ।। इति श्रीमद्भगवद्गीतावाक्ये भगवज्जन्मकर्माणि ये दिव्यानि विजानन्ति तेषां जन्माभाव उक्तः, तत्प्राप्तिरूपं फलं चोक्तम् ।

तथा श्रीमद्भागवते चोक्तम् – ''एवं जन्मानि कर्माणि ह्यकर्तुरजनस्य

'બ્રહ્મણ્યદેવ મહાત્મા શ્રીકૃષ્ણની આ અવતારકથા અતિ પવિત્ર છે. જેમાં આદિદૈત્ય હિરણ્યકશિપુને હિરણ્યાક્ષના વધની કથાનું વર્ણન છે'. એમ આ વાક્યમાં પણ વરાહાદિ અવતારોને ધરનાર શ્રીકૃષ્ણને જ કહ્યા છે.

સર્વાવતારી:-એજ રીતે મત્સ્ય, કૂર્મ, વરાહ, કપિલ, હરિ, વાસુદેવ, પૃથુ, દત્ત, હંસ, નરહરિ, ઋષભ, વામન, પરશુરામ, યજ્ઞ, રામ, કુમાર, હયગ્રીવ, નારદ, રાજરાજ, વ્યાસ, પૂર્શાવતાર શ્રીકૃષ્ણ, આ સર્વ અવતારના ધરનારા તમે પ્રગટ પુરૂષોત્તમ શ્રીસ્વામિનારાયણ ભગવાનને નમસ્કાર કરું છું'. આ પ્રકારે સત્સંગિજીવન ગ્રંથમાં લખ્યું છે. એથી અવતારોમાં કરેલી ભક્તિ પણ ભક્તિ જ છે, ને મોક્ષનું સાધન છે.

#### सूत्र :- २२

સૂત્ર ભૂમિકા :- પૂર્વસૂત્રમાં વર્ણવેલ વિષયને જ પ્રતિપાદન કરે છે આ સૂત્રમાં.

> सूत्र :- जन्मकर्मविदो जन्माभाव इति ॥ २-१-२२ ॥ पदच्छेद :- जन्मकर्मविदः जन्मस्य अभाव इति। सूत्रनो अर्थ :- ४न्भर्डर्भने हिव्य अश्रनारने ४न्भनो असाव

च । वर्णयन्ति स्म कवयो वेदगुह्यानि हृत्पतेः ॥ जन्मगुह्यं भगवतो य एतत्प्रयतो नरः । सायं प्रातर्गुणन् भक्त्या दुःखग्रामाद्विमुच्यत'' इति । अतो न कृष्णतद्वतारयोर्भेदः ॥ २-१-२२ ॥

ननु- जन्म कर्म भगवतः किमिन्द्रजालवन्मिथ्या ? उत सत्यम् ? सत्यत्त्वे च कथं तत्प्रकारः ? इत्याशङ्कायामाह- तच्चेति ॥

### सूत्र. तच्च दिव्यं स्वशक्तिमात्रोद्भवात् ॥ २-१-२३ ॥

भा० तच्चेति । यद्विदो जन्मकर्माभाव उक्तस्तज्जन्मकर्म । चस्त्वर्थे। दिव्यम्- अप्राकृतम् । अतस्तु तद्विज्ञानं प्रभवति जन्ममरणनिवृत्तये भक्तानाम्। दिव्यमिति कुतो गम्यते ? आह - स्वशक्तिमात्रोद्भवादिति । स्वस्य

કહ્યો છે.

१२४

ભાષ્યાનુવાદ :- ગીતામાં ભગવાન કહે છે, 'મારાં જન્મ ને કર્મ ને જે દિવ્ય જાણે છે તે શરીરનો ત્યાગ કરી ફરી જન્મતો નથી. તે મને જ પામે છે.' આ પ્રકારે દિવ્ય જાણનારાને જન્મનો અભાવ કહ્યો છે ને ભગવદ્પ્રાપ્તિરૂપ ફળ કહ્યું છે.

શ્રી મદ્ભાગવતમાં 'અકર્તા, અજન્મા ને સર્વના સ્વામી શ્રીહરિનાં જન્મ ને કર્મને કવિજનો વેદના રહસ્યરૂપે વર્શન કરે છે'. ભગવાનનાં જન્મ રહસ્યોને પુરુષ સાવધાન બની ભકિતથી સાયં પ્રાતઃ ગાન કરે છે તે દુઃખ સમુદાયથી મુક્ત થાય છે'.

એ હેતુથી શ્રીકૃષ્ણ ને તેના અવતારમાં ભેદ ન સમજવો.

#### સુત્ર :- **૨**૩

સૂત્ર ભૂમિકા :- ભગવાનનાં જન્મ ને કર્મ ઇન્દ્રજાળની પેઠે મિથ્યા કે સત્ય છે ? સત્ય હોય તો ક્યા પ્રકારે ? તેના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્ર:-

> सूत्र :- तच्च दिव्यं स्वशक्तिमात्रोद्भवात् ॥ २-१-२३ ॥ पदच्छेद :- तत् च दिव्यम् स्वशक्तिमात्रेण उद्भवात्

शक्तिरिच्छालक्षणा, तन्मात्रेणोद्भवात् । मात्रपदेन कर्म व्यावर्त्त्यते । उद्भवश्चात्राविर्भाव: । स्वेनैवासाधारणेन दिव्येन रूपेण तत्तत्संस्थानसम्पत्त्या स्वेच्छयैवाविर्भावादिति यावत् ।

एतदुक्तं भवति - यद्यपि त्रिगुणपरिणतिलक्षणभूतसङ्घातरूपं शरीरं कर्मपरवशस्य स्वस्वरूपानभिज्ञस्य जीवस्य कर्मानुगुणफलोपभोगाय भवति। सत्यसङ्कल्पस्य भगवतस्तु साधुपरित्राणाय स्वेच्छया मानुषादिसजातीय संस्थानदेहयोगो निःश्रेयसकाड्क्षिणां निःश्रेयसाय भवति ।

देहश्चास्य परस्य ब्रह्मणो निखिलहेयप्रत्यनीककल्याणैकतान-स्वरूपस्यानविधकातिशयासङ्ख्येय कल्याणगुणवत् स्वाभि-

સૂત્રનો અર્થ:- ભગવાનનાં જન્મ ને કર્મ દિવ્ય છે. પોતાની અસાધારણ સંકલ્પ શકિતથી ઉદ્ભવતા હોવાથી.

ભાષ્યાનુવાદ :- પરમાત્માના સ્વરૂપને જાણનારા જ્ઞાનીને જન્મકર્મની નિવૃત્તિ થાય છે. તેમનાં જન્મકર્મ દિવ્ય છે. એથી તેનું વિજ્ઞાન ભક્તોના જન્મમૃત્યુની નિવૃત્તિનું સાધન બને છે.પોતાની ઇચ્છાશક્તિથી ઉદ્ભવે છે માટે તેમના જન્મકર્મ દિવ્ય છે. સૂત્રમાં રહેલ માત્ર શબ્દ કર્મની નિવૃત્તિનો વાચક છે. જન્મકર્મ કર્મોદ્દભવ નહિ પરંતુ સંકલ્પથી ઉદ્દભવે છે. ઉદ્દભવ શબ્દનો અર્થ આવિર્ભાવ જાણવો. પોતાના અસાધારણ દિવ્ય સ્વરૂપથી તેતે સ્વરૂપે સ્વેચ્છાથી જ આવિર્ભાવ પામે છે. પરમાત્માને સ્વેચ્છાથી શરીરયોગ સંબંધ:-

ભાવાર્થ: ત્રિગુણના પરિણામ સ્વરૂપ પૃથ્વી આદિક સંઘાત સ્વરૂપ આ પાંચભૌતિક શરીર કર્મપરવશ અજ્ઞાની જીવોને કર્માનુસાર ફળના ઊપભોગ માટે રચવામાં આવ્યું છે. સત્યસંકલ્પ ભગવાનને પોતાના સંતભકતોની રક્ષા માટે માનવ સજાતીય શરીરનો સંબંધ સ્વેચ્છાથી છે. તેથી પરમ કલ્યાણ ઇચ્છતા મુમુક્ષુઓની મુક્તિ અર્થે છે.

સમસ્ત માયાજન્ય દોષની ગંધ રહિત ને અનંત કલ્યાણગુણોના એક આધારભૂત પરમેશ્વરનો દેહ પણ અનવધિક અતિશય અસંખ્યાત मतानुरूपैकरूपाचिन्त्यदिव्याद्भृतिनत्यिनिरवद्यनिरितशयौज्जवल्य-सौन्दर्यसौगन्ध्यसौकुमार्य लावण्ययौवनाद्यनन्तकल्याणगुणनिधि दिव्यं रूपमिप स्वाभाविकम् । अपारकरुणानिधिरयमुपासकजनानुग्रहाय तदेव रूपं तत्तदनुरूपसंस्थानयोगेन प्रकाशयित तत्तल्लोकेषु । आहच भगवानिस्मन्नेव प्रकरणे पूर्वम्- ''अजोऽपि सन्नव्ययात्मा भूतानामीश्वरोऽपि सन् । प्रकृतिं स्वामिधष्ठाय सम्भवाम्यात्ममायया । परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम् । धर्मसंस्थापनार्थाय । सम्भवामि युगे युगे'' इति ॥

अस्यार्थ: - ''अवतारप्रकारं देहयाथात्म्यं जन्महेतुं चाह-अजत्त्वाव्ययत्त्वसर्वे श्वरत्त्वादि सर्वं पारमेश्वरं प्रकारमजहदेव स्वां

કલ્યાણગુણોની પેઠે જ સ્વ અભિમત અનુરૂપ છે. નિરતિશય ઉજ્જવળતા સભર છે. સદા અવિકારી છે. અચિન્ત્ય ને દિવ્ય છે. અદ્ભૂત ને નિત્ય નિર્દોષ છે. સૌંદર્ય ને સૌંગધ્ય સભર છે. સૌકુમાર્ય ને લાવણ્યતાનો નિધિ છે. સદા કિશોર અવસ્થારૂપ છે. અનંત કલ્યાણગુણગણના નિધિરૂપ તેમનું રૂપ પણ સ્વાભાવિક છે. કરુણાના નિધિએ ભગવાન ઉપાસક જનોના અનુગ્રહ માટે પોતાના રૂપને તે તે કાર્યને અનુરૂપ શરીરયોગથી તે તે લોકમાં પ્રકાશ કરે છે.

સ્વયં ભગવાન કહે છે, 'હું અજન્મા ને અવિકારી છું ભૂતપ્રાણી-માત્રનો નિયંતા છું, છતાં મારા મુળ સ્વભાવને અનુસરી મારી ઇચ્છાથી જ પ્રગટ થાઉં છું. મારા સાધુઓની સુરક્ષા માટે ને ધર્મદ્રોહિના વિનાશ માટે તેમજ ભાગવત ધર્મના સ્થાપન માટે યુગયુગને વિષે પ્રગટ થાઉં છું'.

પૂર્વોક્ત બંને શ્લોકનો અર્થ ભાષ્યકાર કરે છે 'પોતાના અવતારોના પ્રકાર, પોતે ધારેલા દેહનું ખરૂં રૂપ ને પોતાના જન્મનો હેતુના આ ત્રણ મુદાઓ છે.

અવતારનો પ્રકાર :- અજન્મા, અવ્યય ને સર્વેશ્વરરૂપ મારા સામર્થ્યને અનુસરીને હું મારી પ્રકૃતિને અવલંબીને ઇચ્છાથી જ પ્રગટ થાઉં છું.

પ્રકૃતિનો અર્થ:- અહીં પ્રકૃતિનો અર્થ સ્વભાવ જાણવો. ભગવાન કહે છે, હું મારાં મૂળ સ્વરૂપથી મારા સ્વભાવ અનુસાર સ્વેચ્છાએ અવતાર

प्रकृतिमधिष्ठाय आत्ममायया स्वेच्छया सम्भवामि । प्रकृति:- स्वभाव:, स्वमेव स्वभावमधिष्ठाय स्वेनैव रूपेण स्वेच्छया सम्भवामी'' त्यर्थ: ।

स्वस्वरूपं हि—''आदित्यवर्णं तमसः परस्तात्'''क्षयन्तमस्य रजसः पराके''''य एषोऽन्तरादित्ये हिरण्मयः पुरुषः''''तिस्मन्नयं पुरुषो ननोमयः अमृतो हिरण्मयः'' ''सर्वे निमेषा जित्तरे विद्युतः पुरुषादिध'' ''भारूपः सत्यसङ्कल्प आकाशात्मा सर्वकर्मा सर्वकामस्सर्वगन्धस्सर्वरसः'''महारञ्जनं वासः'' इत्यादिश्रुतिसिद्धम् । आत्ममायया – आत्मीयया मायया। ''माया वयुनं ज्ञान'' मिति ज्ञानपर्यायोऽत्र मायाशब्दः । तथा चाभियुक्तप्रयोगः ''मायया सततं वेत्ति प्राणिनां च शुभाशुभम्'' इति । आत्मीयेन ज्ञानेन-आत्मसङ्कल्पेनेत्यर्थः । अतोऽपहतपाप्मत्त्वादि समस्तकल्याणगुणात्मकत्त्वरूपं सर्वमैशं स्वभावमजहत् स्वमेव रूपं देवमनुष्यादिसजातीयसंस्थानं

ધરું છું.

અવતારનું સ્વરૂપ:- 'માયાના તમથી પર અને આદિત્ય જેવા ઉજ્જવલ વર્ષને ધરનારા ભગવાન છે'. ' આ રજોગુણના વિલાસરૂપ જગત્ની પાર વર્તનારા ને' ' આદિત્ય મંડળમાં સુવર્ષ જેવા પ્રકાશમય પુરૂષસ્વરૂપ પરમાત્મા છે.' ' તેમાં આ પુરૂષ પરમાત્મા મનોમય અર્થાત્ વિશુદ્ધ મનથી ગ્રહણ કરી શકાય એવા છે. હિરણ્મય સ્વયંપ્રકાશ છે'.

' આ સર્વે દેવતા વગેરે પ્રાણીઓ વિદ્યુત જેવા પ્રકાશમય પુરુષ થકી ઉત્પન્ન થયા છે.' 'એ પરમાત્મા પ્રકાશમય, સત્યસંકલ્પ, આકાશ જેવા અસંગ છે. સર્વ કર્મ કરનારા છે. સર્વ ઇચ્છાથી પરિપૂર્ણ છે. સર્વગન્ધથી પૂર્ણ છે. સર્વ રસમયમૂર્તિ છે'.' એ પરમાત્માનું વસ્ત્ર અતિ સુંદર રંગવાળું છે'.

વગેરે શ્રુતિગણોએ પરમાત્માનાં દિવ્ય સ્વરૂપનું વર્ણન કર્યુ છે. આત્મમાયાનો અર્થ :- પોતાને આધિન વર્તની દૈવી માયા ' માયા, વયુન ને જ્ઞાન' એમ કોશમાં શબ્દોનો પર્યાય અર્થ જ્ઞાન થાય છે.

**અભિયુક્ત પુરૂષોનો પ્રયોગ :-** 'પ્રાણીઓનું શુભાશુભ પરમાત્મા પોતાની માયાશક્તિથી અખંડ જાણે છે'. એથી માયાશક્તિથી कुर्वन्नात्मसङ्कल्पेन देवादिरूपस्सम्भवामि । तदिदमाह—''अजायमानो बहुधा विजायते'' इति श्रुतिः । इतरपुरुषसाधारणं जन्माकुर्वन् देवादिरूपेण स्वसङ्कल्पेन उक्तप्रक्रियया जायत इत्यर्थः । ''बहूनि मे व्यतीतानि जन्मानि तव चार्जुन !। तान्यहं वेद सर्वाणि'' ''तदात्मानं सृजाम्यहम्'' जन्म कर्म च मे दिव्यमेवं यो वेत्ति तत्त्वत'' इति पूर्वापराविरोधाच्च ॥

जन्मनः प्रयोजनमाह— साधव उक्तलक्षणधर्मशीला वैष्णवाग्रेसरा मत्समाश्रयणे प्रवृत्ता मन्नामकर्मस्वरूपाणां वाङ्गमनसागोचरतया महर्शनाद्विना स्वात्मधारणपोषणादिकमलभमानाः क्षणमात्रकालं कल्पसहस्त्रं मन्वानाः प्रशिथिलसर्वगात्रा भवेयुरिति मत्स्वरूपचेष्टितावलोक नालापादिदानेन तेषां परित्राणाय, तद्विपरीतानां विनाशाय, क्षीणस्य वैदिकस्य धर्मस्य मदाराधनरूपस्याराध्यस्वरूपप्रदर्शनेन स्थापनाय च,

એટલે પોતાની અસાધારણ જ્ઞાનશક્તિથી. ઇશ્વર પોતાનો અપહત્પાપ્મા - જેને પાપ સ્પર્શી શક્તું નથી ઇત્યાદિ સમસ્ત કલ્યાણગુણરૂપ સ્વભાવનો ત્યાગ નહિ કરી, દેવમનુષ્યાદિક સજાતીય સ્વરૂપ ધારણ કરી પ્રગટ થાય છે'.

શ્રુતિ કહે છે:- 'અજન્મા થકા જ પરમાત્મા વિવિધ રૂપે પ્રગટે છે'. ઇતરપુરુષના જેવો સાધારણ જન્મ ધારણ નહિ કરતા, દેવાદિ સ્વરૂપે પોતાના સંકલ્પથી જ અવતરે છે.

ગીતામાં ભગવાન કહે 'હે અર્જુન! તારા અનંત જન્મ પસાર થયા તેને હું જાણું છું '. ' હું મારા સ્વરૂપને પ્રગટ કરું છું'. ' મારું જન્મને કર્મ દિવ્ય છે એમ જે જાણે છે'.

આ પ્રકારે પૂર્વાપર વાક્યનો વિરોધ આવતો નથી.

પ્રાગટ્યનું પ્રયોજન :- ધર્મપરાયણ ને વૈષ્ણવોમાં અગ્રેસર તેમજ મારો સર્વપ્રકારે આશ્રય કરનારા ભક્તસંતને અર્થે હું અવતાર ધારણ કરું છું. હું મારાં નામ, કર્મ, સ્વરૂપ, વાણી ને મનથી અગોચર છું. તેથી મારાં દર્શન વિના પોતાની સ્થિતિને ધારણ પોષણ નહિ કરી શકતા ભક્તોને અર્થે અવતાર ધારણ કરું છું. મારા વિયોગમાં ક્ષણમાત્રના સમયને

देवमनुष्यादिरूपेण युगे युगे सम्भवामि । कृतत्रेतादियुगविशेषनियमोऽपि नास्तीत्यर्थः'' ॥

आह च भगवान् पराशर:— समस्ताः शक्तयश्चेता नृप ! यत्र प्रतिष्ठिताः। तिद्वश्चरूपवैरूप्यं रूपमेतद्धरेर्महत् ॥ समस्तशक्तिरूपाणि तत्करोति जनेश्वर! देवतिर्यङ्गमनुष्याख्यचेष्ठावन्ति स्वमायया ॥ जगतामुपकाराय न सा कर्मनिमित्तजा'' इत्यवताररूपस्याप्यप्राकृतत्त्वमुच्यते । श्रुतिश्च- ''यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यत्प्रयन्त्यभिसंविशन्ति तिद्धजिज्ञासस्व तद्ब्रह्य'''सदेव सोम्येदमग्र आसीत्'''आत्मा वा इदमेक एवाग्र आसीत्'''एको ह वै नारायण आसीत्र ब्रह्मा नेशानः''। इत्यादिषु

કલ્પસહસ્રયુગ જેવો માનનારા ભક્તો માટે પ્રગટું છું. મારાં દર્શન વિના શિથિલ ગાત્ર બનવાથી તેને મારાં સ્વરૂપનું દર્શન, મારી ચેષ્ટા ને આલાપ વગેરેના માધ્યમથી સુરક્ષા કરવા હું અવતાર ધરું છું. સંતભક્તોથી વિપરીત આચરણ ધરાવતા આસુરીના વિનાશ માટે તેમજ યુગપ્રભાવથી નષ્ટ થયેલા સનાતન વૈદિક ધર્મનો ધ્વજ લહેરાવવા દેવમનુષ્યાદિ સ્વરૂપે યુગયુગને વિષે પ્રગટ થાઉં છું. તેમાં ત્રેતા કે સત્યુગનો કોઇ નિયમ નથી.

પરાસર મહર્ષિ કહેછે, 'હે રાજને! પૂર્વે કહેલી સમગ્ર શક્તિઓ જે સ્વરૂપમાં કહી છે તે સ્વરૂપ તો આ વિશ્વરૂપથી વિલક્ષણ ભગવાનનું બીજું જ મહાન્ સ્વરૂપ છે'.

હે જનતાના અધિપતિ! દેવ, પક્ષી, અને મનુષ્યરૂપે અનેક વિધ ચેષ્ટાઓ કરનારા તમે સમસ્ત શક્તિઓથી સમ્પન્ન અવતાર સ્વરૂપનું જનતાના ઉપકાર માટે સમયે સમયે ધારણ કરો છો. તે પણ કર્મનિમિત્તથી નહિ પરંતુ સ્વેછાથી ધરો છો.

આ પ્રકારે અવતાર સ્વરૂપનું પણ અપ્રાકૃત દિવ્યરૂપ કહ્યું છે. શ્રુતિ કહે છે. ' જેનાથી આ સમસ્ત ભૂતોની ઉત્પત્તિ, સ્થિતિને અંતે લય થાય છે તે બ્રહમ છે' તે સ્વરૂપની જીજ્ઞાસા કરવી'.

' હે સોમ્ય! પૂર્વે એક સત્ જ હતું' ' આ વિશ્વસૃષ્ટિ પહેલાં એક

निखिलजगदेककारणतयावगतस्य परस्य ब्रह्मणः ''सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म'' ''विज्ञानमानन्दं ब्रह्म'' इत्यादिभिस्स्वरूपम्, ''अपहतपाप्मा विजरो विमृत्युर्विशोकोऽविजिघत्सोऽपिपासः सत्यकामस्सत्यसङ्कल्पः''''न तस्य कार्यं करणं च विद्यते न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यते''''परास्य शक्तिर्विविधैव श्रूयते

स्वाभाविकी ज्ञानबलिक्रया च'' तमीश्वराणां परमं महेश्वरम् तं देवतानां परमं दैवतम्'''स कारणं करणाधिपाधिपो न चास्य कश्चिज्जनिता न चाधिपः'' इत्यादिभिः कल्याणगुणयोगम्, ''वेदाहमेतं पुरुषं महान्तमादित्यवर्णं तमसः परस्तात्'''सर्वे निमेषा जिज्ञरे विद्युतः पुरुषादिधि'' 'तस्य यथा कप्यासं पुण्डरीकमेवमिक्षणी'' इत्यादिभिर्दिव्याकारयोगं च

આત્મા જ હતો'. 'એક નારાયણ જ હતા' પણ બ્રહ્મા કે શંકર ન હતા'.

આ શ્રુતિવાક્યોમાં સમસ્ત જગતના કારણપણે જન્મેલા પરબ્રહ્મને 'સ્તય, જ્ઞાન ને અનંત બ્રહ્મ છે' એ પ્રકારે વર્ણવ્યા છે. 'વિજ્ઞાન સ્વરૂપને આનંદસ્વરૂપ બ્રહ્મ છે' ઇત્યાદિ શ્રુતિવાક્યોથી સ્વરૂપનું વર્ણન કર્યું છે. 'એ પરમાત્મા પાપલેશથી રહિત છે. જરા અવસ્થાથી પર છે. મૃત્યુથી પર છે. શોક રહિત છે. ભૂખ તરસ રહિત છે. સત્યકામને સત્યસંકલ્પ છે'.'તેમને કંઇ કાર્ય કે કરણની અપેક્ષા નથી. તેમને તુલ્ય બીજો કોઇ નથી'.

'એ પરમાત્માની જ્ઞાન, બલ, કિયા વગેરે વિવિધ મહાન્ શક્તિઓ સાંભળવામાં આવે છે'. 'બ્રહ્માદિ ઇશ્વરોના નિયંતા પરમેશ્વર દેવતાઓના પરમ દૈવસ્વરૂપ છે.' ' સર્વના કારણને ક્ષેત્રજ્ઞ જીવાત્માઓના પણ પ્રેરક છે'. તેને ઉત્પન્ન કરનાર કોઇ નથી.' તેમનો નિયંતા પણ કોઇ નથી.' વગેરે શ્રુતિઓથી કલ્યાણગુણોનું વર્ણન કર્યુ છે.

દિવ્ય આકાર :- 'માયાના તમથી પર અને આદિત્ય જેવા ઉજ્જવલ પરમાત્માને હું જાશું છું.' 'વિદ્યુત જેવા પ્રકાશમય પરમાત્મા થકી સર્વ નિમેષો ઉત્પન્ન થાય છે.' 'સૂર્યથી પ્રફુલ્લિત થયેલ કમળ જેવાં તો એ પરમાત્માનાં સુંદર નેત્રો છે.

વગેરે શ્રુતિઓથી ભગવાનનો દિવ્ય આકાર વર્ણવ્યો છે. 'ઉત્પન્ન

वदित । ''अजायमानो बहुधा विजायते'' इति च प्रादुर्भावम् । तस्मादवतारेषु भक्तिर्निश्रेयसायेत्येतदनवद्यम् ॥

उक्तं च सत्सङ्गिजीवने स्वरूपैक्यप्रकरणे-

''दिव्यं कृष्णस्य रूपं भवति च सततं तस्य लोकोऽपि दिव्यो दिव्या भोगाश्च भोग्यान्यपि च भगवतस्तस्य दिव्यानि सन्ति ॥

दिव्या वै पार्षदाश्च प्रकटितनृतनोः शक्त्यस्तस्य दिव्या दिव्या भक्ताश्च सर्वे जगित यदुपतेः सन्ति दिव्याः क्रियाश्चे'' ति ॥ २-१-२३ ॥ तदेवोपपादयति — मुख्यं हीति ।

सूत्र. मुख्यं हि तस्य कारुण्यम् ॥ २-१-२४ ॥

भा० तस्य - भगवतः, अवतरणे मुख्यम् प्रधानम्, निमित्तम्, कारुण्यमेव। निर्निमित्तपरदुःखापाकरणेच्छा कारुण्यम् ।

નહિ થવા છતાં વિવિધરૂપે પ્રગટ થાય છે.' આ શ્રુતિમાં પ્રભુના પ્રાદુર્ભાવ વિષે વર્ણવ્યું છે. તેથી અવતારોને વિષે ભક્તિ એ નિઃશ્રેયસ્ અર્થે જ છે. તેમાં કોઇ બાધ જણાતો નથી.

સત્સંગિજીવનમાં કહ્યું છે, 'ભગવાન શ્રીકૃષ્ણનું સ્વરૂપ દિવ્ય છે. તેનો લોક દિવ્ય છે. ભોગ, ભોગ્ય, સ્થાન,ઊપકરણો પણ દિવ્ય છે. તેજ માનવ શરીર ધરીને વિચરે છે ત્યારે તેમની શક્તિ પણ દિવ્ય છે. યદુપતિ શ્રી ભગવાનની આ જગતમાં વિસ્તાર પામેલી ક્રિયા પણ દિવ્ય જ છે.

#### सूत्र :- २४

સૂત્ર ભૂમિકા :- પૂર્વસૂત્રમાં વર્ણવેલ વિષયનું જ સ્પષ્ટીકરણ કરે છે આ સૂત્રમાં.

> सूत्र:- मुख्यं हि तस्य कारुण्यम् ॥ २-१-२४ ॥ पदच्छेद:- मुख्यं हि तस्य कारुण्यम् ।

સૂત્રનો અર્થ: - અવતારધારણ કરવામાં મુખ્ય કારણ પરમાત્માની જીવો પ્રત્યે કરુણા જ છે. जन्मकर्मस्मरणादिना जीवान्निष्पापान् कर्तुं भगवतस्तथा प्रवर्त्तनम् ।

तदुक्तं पञ्चमस्कन्धे नारदेन— ''मूर्तिं नः पुरुकृपया बभार स त्वं संशुद्धं सदसदिदं विभाति यत्र । यल्लीलां मृगपतिराददेऽनवद्यामादातुं स्वजनमनांस्युदारवीर्य ! '' इति ॥ २-१-२४ ॥

ननु— ''केषु केषु च भावेषु चिन्त्योऽसि भगवन्मया'' इत्यर्जुनकृतध्येयविशेषप्रश्ने ''हन्त ! ते कथियष्यामि दिव्या ह्यात्मविभूतय'' इत्यारभ्य, ''यद्यद्विभूतिमत्सत्त्वं श्रीमदूर्जितमेव वा'' इत्यन्तेन ग्रन्थेन ध्येयविभूतयोऽभिहितास्तास्विप भक्तिः किं मुक्तिदा ? इत्याशङ्कायामाह— प्राणिक्त्वादिति ॥

### सूत्र. प्राणित्त्वाद्विभूतिभक्तिर्न परा ॥ २-१-२५ ॥

भा० विभुतिषु- विष्णुरविप्रभृतिषु, या भक्तिः सा परा न - मोक्षप्रदा न भवति । तत्र हेतुः- प्राणित्त्वात् । प्राणिभक्तिर्न मुक्तिप्रदा । भगवदवतार

અવતાર ધરવાનું નિમિત્ત :- ભાષ્યાનુવાદ :- ભગવાનને અવતાર ધરવામાં મુખ્ય નિમિત્ત તેમની અપાર કરુણા જ છે.

કરાણાનો અર્થ: કોઇપણ નિમિત્ત વિના પારકાના દુઃખને નિવારણ કરવાની ઇચ્છા એટલે કરુણા. પોતાના દિવ્ય જન્મ અને કર્મરૂપ લીલાના સ્મરણથી જીવો નિષ્પાપ બને, તે હેતુથી પરમાત્મા પ્રવૃત્તિ કરે છે.

પંચમસ્કંધમાં નારદજી કહે છે, ' હે ભગવન્! તમે અમારા ઉપર બહુ કરુણા કરી અવતાર ધારણ કરો છો. તમારા સ્વરુપને વિષે કાર્યકારણરૂપ તત્ત્વ સમુદાય અતિશુધ્ધ ભાસે છે. તમે સ્વજનોના મનને આકર્ષવા મૃગપતિરૂપે લીલાનો વિસ્તાર કર્યો છે.'

વગેરે શ્રુતિવચનો પણ પરમાત્માની કરુણાનું પ્રતિપાદન કરે છે.

#### सूत्र :- २५

સૂત્ર ભૂમિકા :- અર્જુનનો સવાલ છે, 'હે ભગવાન્! મારે ક્યા ક્યા પદાર્થોમાં તમારું ચિંતવન કરવું? તેવા પ્રશ્નોના ઉત્તરમાં ભગવાને કહ્યું भक्तिस्तु परैव । स्मर्यते च प्राणिनामनुपास्यक्त्वम्— ''आब्रह्मस्तम्बपर्यन्ता जगदन्तर्व्यवस्थिताः । प्राणिनः कर्मजनितसंस्कारवशवर्तिनः ॥ यतस्ततो न ध्याने ध्यानिनामुपकारकाः''इति । उक्तं च विभूतीनामनुपास्यक्त्वम् कण्ठरवेण चित्रकेतुना सङ्कर्षणं प्रति षष्ठस्कन्धे—''विषयतृषो नरपशवो य उपासते विभूतीर्न परं त्वाम् । तेषामाशिष ईश ! तदनु विनश्यति यथा राजकुल'' मिति । व्याख्यातश्चायं श्लोकः श्रीधरस्वामिना— विषयेषु तृट् तृष्णा येषां ते नराकाराः पशवः । कृतः ? ये विभूतीरिन्द्राद्या उपासते, न तु परं त्वाम् । ततः किम् ? तत्राह- तेषामिति । तदनु

उपास्यनाशानन्तरम्, यथा राजकुलमनु - राजकुलनाशानन्तरं यथा तत्सेवकानामाशिषो नश्यन्ति तद्वदिति । ''भेजिरे मुनयोऽथाग्रे भगवन्तमधोऽक्षजम् ।

હે પાર્થ! હું તને મારી દિવ્ય સર્વ શ્રેષ્ઠ વિભૂતિઓનું વર્ણન કરું છું' એ વાક્યના પ્રારંભથી ને 'જે જે વિભૂતિ સ્વરૂપને શોભાયમાન કે ગુણોના ઉત્કર્ષવાળા હોય' એ અંતિમ વાક્યમાં ધ્યાન કરવા યોગ્ય વિભૂતિનું પ્રતિપાદન કર્યું. તેમાં વિભૂતિઓની કરેલી ભક્તિ મુક્તિ આપનારી થાય કે કેમ ? તેવા પ્રશ્નોના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્રાવતરણ…

सूत्र:- प्राणित्त्वाद्विभूतिभक्तिर्न परा ॥ २-१-२५ ॥ पदच्छेद:- प्राणित्त्वात् विभूतिभक्तिः न परा ।

સૂત્રનો અર્થ: - વિભૂતિઓ પ્રાણીશબ્દવાચ્ય હોવાથી તેમને વિષે કરેલી ભક્તિ મુક્તિદાતા નથી.

વિભૂતિઓની પ્રાણીઓમાં ગણના:- ભાષ્યાનુવાદ :-વિભૂતિમાં વિષ્ણુ, સૂર્ય વગેરેને વિષે કરેલી ભક્તિ તે મુક્તિમાં હેતુભૂત નથી. કારણ તેમની પ્રાણીઓમાં ગણના કરેલી છે. તેથી જ તે મોક્ષ આપતી નથી. ભગવદ્ અવતારને વિષે કરેલી ભક્તિ જ મોક્ષદાત્રી છે.

તે વિષે સ્મૃતિ વાક્યનું પ્રમાણ :- 'બ્રહ્માથી આરંભી સ્તંબ પર્યંત જગત્ સૃષ્ટિની અંદર વર્તનારા સર્વે પ્રાણીઓ કર્મ અર્જિત સંસ્કારને सत्त्वं विशुद्धं क्षेमाय कल्पन्ते येऽनु तानिह ॥
मुमुक्षवो घोररूपान् हित्वा भूतपतीनथ ।
नारायणकलाः शान्ता भजन्ति ह्यनसूयवः ॥
रजस्तमःप्रकृतयः समशीलान् भजन्ति वै ।
पितृभूतप्रजेशादीन् श्रियैश्वर्यप्रजेप्सवः ॥
वासुदेवपरा वेदा वासुदेवपरा मखाः ।
वासुदेवपरा योगा वासुदेवपराः क्रियाः ॥
वासुदेवपरा योगा वासुदेवपराः क्रियाः ॥
वासुदेवपरां शानं वासुदेवपरां तपः ।
वासुदेवपरो धर्मो वासुदेवपरा गतिः'' ॥
प्रपञ्चितं चैतत् प्राक्- ''हेया रागत्त्वात्'' इति सूत्रे ॥ २-१-२५ ॥
विभूतित्त्वमात्रेण भजनीयत्त्वे बाधकप्रमाणमप्याह- द्युतेति ।

વશ વર્તનારા છે. તેથી જ ધ્યાનીને ધ્યાન કરવામાં ઉપાકારક થતાં નથી'.

છઠા સ્કંધમાં ચિત્રકેતુરાજાનું સંકર્ષણ પ્રત્યે વચન 'વિષયની તૃષ્ણા ધરાવતા નરપશુઓ વિભૂતિની ઉપાસના કરે છે. સર્વથી પર તમારી ઉપાસના કરતા નથી. તેમની ફળ આકાંક્ષાઓ રાજાનો નાશ થતાં રાજકુળનો નાશ થાય તેમ વિભૂતિરૂપ દેવોના નાશ પાછળ અવશ્ય નષ્ટ થાય છે.'શ્રીધર સ્વામીએ આ શ્લોકનું વ્યાખ્યાન કર્યુ છે, 'વિષયોમાં તૃષ્ણા ધરાવતા નરાકાર પશુઓજ છે. કારણ કે તમારી વિભૂતિરૂપ ઇન્દ્રાદિકની ઉપાસના કરે છે. પરંતુ સર્વથી પર તમારી ઉપાસના કરતા નથી. તેથી રાજકુલના નાશ પછી તેની પાછળ તેના સેવકોનો વિનાશ થાય. તેવી તેની અવદશા થાય છે.

ભજન કરવા ચોગ્ય:- 'પૂર્વેના મહર્ષિઓએ કલ્યાણને અર્થે વિશુદ્ધ સત્વમય પરમાત્માને જ ભજયા છે. તેમને માર્ગે ચાલનારા મુમુક્ષુઓ ઘોરરૂપ ભૂપતિઓનો ત્યાગ કરી, અસૂયા રહિત બની, શાંત મૂર્તિ નારાયણની કલાઓને ભજે છે તેથી જ તે કલ્યાણને યોગ્ય બને છે'. 'લક્ષ્મી, ઐશ્વર્યને, પ્રજાની ઇચ્છાવાળા રજતમ સ્વભાવના મનુષ્ય પોતાને તુલ્ય સ્વભાવના પિતૃઓ ભૂતગણો ને પ્રજાપતિઓનું ભજન કરે છે'.

भा० धर्मशास्त्रे द्यूतराजसेवयोर्निषेधः श्रूयते— ''द्यूतं समाह्वयं चैव यः कुर्यात् कारयेत वा । तान् सर्वान् घातयेद्राजा श्रूद्रांश्च द्विजलिङ्गिनः'' इति मनुः । ''नाक्षैर्दिव्येन्नाददीतान्यवित्तम्'' इति भारते किपलोक्तेः । ''द्यूतसंव्यवहारी च प्राणिहिंसारताश्च ये । वैतरण्यां निपात्यन्ते ये नरा बन्धुघातका'' इति यमस्मृतेः । ''प्रतिग्रहे सूनिचिन्निध्वजिवेश्या-नराधिपाः । दुष्टा दशगुणं पूर्वात् पूर्वादेते यथाक्रमम्'' इति याज्ञवल्क्योक्तेः। ''न राज्ञः प्रतिगृह्णीयात्'' इत्यादिस्मृतिसमूहेंद्यूतराजसेवयोर्निषिद्धत्त्वाज्जीव

नन्वेवं श्रीवासुदेवः श्रीकृष्णोऽप्यभजनीयः स्यात्तस्यापि विभूतित्त्वादित्यत आह— वासुदेवेऽपीति ॥

'સર્વવેદો વાસુદેવનું જ પ્રતિપાદન કરે છે. સર્વ યજ્ઞો, યોગ, સર્વક્રિયા, ,જ્ઞાન, તપ, ધર્મ, ગતિ, પ્રાપ્તિ બધું જ વાસુદેવ પરાયણ છે'.'हेया रागत्वात् ' એ સૂત્રમાં તેનું વિસ્તારથી વર્ણન કર્યું છે.

#### सूत्र :- २६

સૂત્ર ભૂમિકા :- વિભૂતિપણાને લીધે ભજન કરવામાં બાધક એવું શાસ્ત્ર પ્રમાણ દર્શાવે છે...

सूत्र :- द्यूतराजसेवयोर्निषेधः ॥ २-१-२६ ॥

पदच्छेद:- द्यूतराजसेवयो: निषेध:।

रूपा विभृतिर्नसेव्येत्यर्थः ॥ २-१-२६ ॥

**સૂત્રનો અર્થ:** ઘુત અને રાજસેવાનો નિષેધ છે. માટે વિભૂતિની ભક્તિનો નિષેધ છે.

ભાષ્યાનુવાદ :- ધર્મશાસ્ત્રમાં દ્યુત અને રાજસેવાનો નિષેધ કહ્યો છે. 'દ્યુત અને સમાહ્વય જે કરે અથવા કરાવે તેનો રાજા નાશ કરાવે. શુદ્ર થઇ દ્વિજાતીનાં ચિહ્નો ધારણ કરે તો પણ તેનો રાજા વિનાશ કરાવે.' તેમ મનુ મહારાજ કહે છે.

મહાભારતમાં કપિલ કહે છે, 'પાસાઓથી રમવું નહિ. બીજાનું દ્રવ્ય લેવું નહિ'. 'દ્યુતના વ્યવહારથી જીતનાર, પ્રાણિહિંસાપ્રિય, તેમજ सूत्र. वासुदेवेऽपि तुल्यिमिति चेन्नाकारमात्रत्त्वात्तस्य ॥ २-१-२७ ॥

भा० यदि विभूतिर भजनीया तर्हि वासुदेवे- श्रीकृष्णेऽप्यभजनीयत्त्वं तुल्यिमिति चेन्न, तस्य श्रीवासुदेवस्य कृष्णस्य जगदुपकृतिमर्त्यस्या-जहत्स्वस्वभावस्यास्पृष्टाशेषदोषगन्धस्यावाप्तसमस्तकामस्य परब्रह्मणः, सर्वेषां जीवानामाश्रयणीयत्त्वाय मनुष्याकारमात्रत्त्वात्। तथा चोक्तं गीतायामर्जुनेन—''परं ब्रह्म परं धाम पवित्रं परमं भवान्। पुरुषं शाश्वतं दिव्यमादिदेवमजं विभुम्॥ आहुस्त्वामृषयः सर्वे देविषन्तिरदस्तथा। असितो देवलो व्यासः स्वयं

બંધુની ઘાત કરનારને વૈતરણીમાં નાખે છે'. એમ યમરાજનું વચન છે.

યાજ્ઞવલ્ક્ય કહે છે, 'હિંસા કરનાર , ઘાણી ફેરવનાર, દારૂ વેંચનાર, વેશ્યા, નરાધિપ આ બધા પ્રતિગ્રહ સ્વીકારવામાં ઉત્તરોત્તર દશગણા અધમ છે'.

' રાજા પાસેથી પ્રતિગ્રહ ન સ્વીકારવો' વગેરે સ્મૃતિ વચનોએ દ્યુત અને રાજસેવાનો નિષેધ કર્યો છે, તેથી જીવરૂપ વિભૂતિ સેવવા યોગ્ય નથી.

### सूत्र :- २७

સૂત્ર ભૂમિકા :- શ્રી વાસુદેવ શ્રીકૃષ્ણ ભગવાન પણ વિભૂતિસ્વરૂપ હોવાથી અભજનીય બને તેવી શંકાના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્રાવતરણ....

सूत्र:- वासुदेवेऽपि तुल्यमिति चेन्नाकारमात्रत्त्वात्तस्य ॥ २-१-२७ ॥ पदच्छेद:- वासुदेवे:अपि तुल्यम् इति चेत न, आकारमात्र त्त्वात् तस्य।

સૂત્રનો અર્થ: વાસુદેવ શ્રીકૃષ્ણની પણ ઉપાસના થઇ ન શકે કારણ તે પણ વિભૂતિસ્વરૂપમાં ગણ્યા છે, એવી શંકા ન કરવી. કારણ. તેમને માત્ર મનુષ્યાકારની જ સામ્યતા છે.

શ્રીકૃષ્ણ વિભૂતિ સ્વરૂપ નહિ પરંતુ અવતારી સ્વરૂપ:-ભાષ્યાનુવાદ :- જો વિભૂતિ હોવા માત્રથી તેનું ભજન ન થઇ શકે એમ કહોતો, શ્રીકૃષ્ણનું પણ ભજન થઇ ન શકે. તેમની પણ વિભૂતિમાં ગણના કરવામાં આવી છે. એવી શંકા કરવી નહિ. કારણ શ્રીકૃષ્ણ તો જગત્ના

चैव ब्रवीषि मे" इति । तथा " एष नारायणः श्रीमान् क्षीरार्णविनिकेतनः । नागपर्यङ्कमुत्पृज्येहागतो मथुरां पुरीम् ॥ पुण्या द्वारवती तत्र यत्रास्ते मधुसूदनः । साक्षाद्देवः पुराणोऽसौ स हि धर्मः सनातनः ॥ ये च वेदिवदो विप्रा ये चाध्यात्मविदो जनाः । ते वदन्ति महात्मानं कृष्णं धर्मं सनातनम् ॥ पवित्राणां हि गोविन्दः पवित्रं परमुच्यते । पुण्यानामिष पुण्योऽसौ मङ्गलानां च मङ्गलम्॥ त्रैलोक्ये पुण्डरीकाक्षो देवदेवः सनातनः । आस्ते हरिरचिन्त्यात्मा तत्रैव मधुसूदनः ॥ यत्र नारायणो देवः परमात्मा समाहितः । तत्र कृत्स्रं जगत् पार्थ! तीर्थान्यायतनानि च ॥ तत्पुण्यं तत्परं ब्रह्म तत्तीर्थं तत्तपोवनम् । तत्र

देवर्षयः सुद्धाः सर्वे चैव तपोधनाः ॥ आदिदेवो महायोगी यत्रास्ते मधुसूदनः । पुण्यानामपि तत्पुण्यं मा भूत्ते संशयोऽत्र वै ॥ कृष्ण एव हि

ઉપકાર માટે માનવ સ્વરૂપે અવતર્યા છે. છતાં પોતાના અસાધારણ મૂળ પરબ્રહ્મરૂપ સ્વભાવને છોડતા નથી. તેથી જ સમગ્ર દોષગંધથી અસ્પૃશ્ય છે. પૂર્ણકામ છે. સર્વજીવોના આશ્રય કરવા અવતર્યા છે.

ગીતામાં અર્જુનનાં વચન છે, 'હે ભગવન્! તમે પરબ્રહ્મ, પરમધામ ને પરમ પવિત્ર મૂર્તિ છો. ઋષિઓ તમને શાશ્વત, દિવ્યપુરૂષ, આદિદેવ, અજ, વિભુ વગેરેથી સંબોધે છે. દેવર્ષિ નારદ, અસિત, દેવલને, વ્યાસ મહર્ષિ પણ એમ જ વર્ણવે છે. તમે સ્વયં પણ મને એજ રીતે તમારો મહિમા સમજાવો છો.

' ક્ષીર સાગરમાં નિવાસ કરનારા શ્રીમન્ નારાયણ ભગવાન નાગશય્યાનો ત્યાગ કરી અહીં મથુરાપુરીમાં પધાર્યા છે. પવિત્ર દ્વારિકા નગરી ત્યાંજ છે જ્યાં મધુસૂદનનો નિવાસ છે. એ સાક્ષાત્ પુરાણદેવ પરમાત્મા સનાતન ધર્મ છે. વેદના જ્ઞાતા વિપ્રો, અધ્યાત્મત્તમવેત્તા મુનિજનો

શ્રીકૃષ્ણને જ સનાતનધર્મ કહે છે. ' સર્વ પવિત્ર પદાર્થોમાં ગોવિંદ ભગવાન જ પરમ પવિત્ર કહેવાય છે. સર્વપુણ્યકારી એ જ પરમ પુણ્યકારી છે. સર્વ મંગલોનું એજ મંગળ છે. સનાતન દેવાધિદેવ ભગવાન શ્રીહરિ જ ત્રિલોકીમાં નિવાસ કરીને રહે છે'. હે પાર્થ! પરમાત્મા શ્રી વાસુદેવ જ્યાં વાસ કરે છે ત્યાં જ સમસ્ત વિશ્વ છે. સર્વ તીર્થો છે. સમસ્ત આયતનો પણ लोकानामुत्पित्तरिप चाळ्ययः । कृष्णस्य हि कृते भूतिमदं विश्वं चराचरम्''॥ इत्यादीनि हि भूयांसि महर्षिवचनानि श्रूयन्ते । तथा च श्रीमद्भागवते—''अहो भाग्यमहो भाग्यं नन्दगोपव्रजौकसाम् । यन्मित्रं परमानन्दं पूर्णं ब्रह्म सनातनम्''॥ इति ॥ २-१-२७॥

तथात्वे हेत्वन्तरमाह-प्रत्यभिज्ञानाच्चेति ॥

सूत्र. प्रत्यभिज्ञानाच्च ॥ २-१-२८ ॥

भा० ''यस्मात्क्षरमतीतोऽहमक्षरादिप चोत्तमः । अतोऽस्मि लोके

ત્યાં જ છે. તે પુષ્ય પવિત્ર સ્થાન છે. તેજ મહાવિશાળ બ્રહ્મધામ છે. તે જ તીર્થ અને તપોવન છે. સિદ્ધો, દેવર્ષિઓ, તપોધન તપસ્વીઓ પણ ત્યાં જ છે. ' આદિદેવ મહાયોગી જ્યાં નિવાસ કરીને રહે તેજ પવિત્ર ધામ છે. એમાં સંશય રાખવાની જરૂર નથી. અવિકારી શ્રીકૃષ્ણ જ સમસ્ત વિશ્વની ઉત્પત્તિનું સ્થાન છે. ચરાચર સમસ્ત વિશ્વ પણ શ્રીકૃષ્ણને અર્થે જ રચાયેલું છે.' આ પ્રકારનાં બહુ વચનોનાં માધ્યમથી શ્રીકૃષ્ણ સર્વોપરી અવતાર છે. તેની વિભૂતિમાં ગમના માત્ર મનુષ્યાકૃતિની સામ્યતા જ છે. તેથી તેઓ ભજનીય છે.

શ્રીમદ્ભાગવતમાં 'નંદગોપ અને વ્રજવાસીઓનાં અહો ભાગ્ય છે, અહો ભાગ્ય છે. કારણ પરમાનંદ પૂર્ણ સનાતન પરમાત્મા તેમના મિત્ર બન્યા છે'

એ પ્રકારે બ્રહ્માજીનાં વચનો છે. તેથી શ્રીકૃષ્ણ વાસુદેવની વિભૂતિમાં ગણના કરી અભજનીયતાની શંકા ન કરવી.

#### सूत्र :- २८

સૂત્ર **ભૂમિકા** :- શ્રીકૃષ્ણના પરબ્રહ્મપણામાં અન્ય કારણો દર્શાવે છે અગ્રિમ સૂત્રમાં.....

सूत्र:- प्रत्यभिज्ञानाच्च ॥ २-१-२८ ॥

पदच्छेद:- प्रत्यभिज्ञानात् च।

સૂત્રનો અર્થ:- શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્મા છે એવું સ્મૃતિવાક્યોમાં

वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तमः ॥ यो मामेवमसम्मूढो जानाति पुरुषोत्तमम् । स सर्वविद्भजित माम्'' इति । ''वेदैश्च सर्वेरहमेव वेद्यो वेदान्तकृद्वेदिवदेव चाहम्'' । ''अहमात्मा गुडाकेश ! सर्वभूता

शयस्थितः ''। ''न त्वेवाहं जातु नासम्''। ''अहं कृत्स्नस्य जगतः प्रभवः प्रलयस्तथा''। ''अहं सर्वस्य प्रभवो मत्तः सर्वं प्रवर्त्तते''। ''विष्ठभ्याहमिदं कृत्स्त्रमेकांशेन स्थितो जगत्''। ''तेषामहं समुद्धर्ता मृत्युसंसारसागरात्''। '' अहं बिजिप्रदः पिता''। ''वेदाहं समतीतानि''। इत्यादिषु श्रीकृष्णस्य पूर्णब्रह्मत्त्वेन प्रत्यभिज्ञानात्— असाधारणलिङ्गैः प्रत्यभिज्ञापनादिति यावत्॥ २-१-२८॥

ननु- तर्हि कथं ? विभूतिमध्ये तत्कीर्तनमित्यत आह- वृष्णिष्विति ।

સ્મરણ છે માટે.....

ભાષ્યાનુવાદ :- 'હું પરબ્રહ્મ સ્વરૂપ હોવાથી જીવસમૂદાયથી પર છું. અક્ષરમુક્તોથી પણ પર છું. માટે જ લોકમાં ને વેદાદિ શાસ્ત્રમાં પુરુષોત્તમ નામથી પ્રસિદ્ધ છું'. માયામોહથી રહિત બનેલા જ્ઞાની પુરુષો મને પુરુષોત્તમ જાણે છે ને મારી ભક્તિ કરે છે.'

' સર્વ વેદોથી હું જાણવા યોગ્ય છું. વેદાન્તનો રચયિતા ને વેદને જાણનારો પણ હું જ છું. હે ગુડાકેશ! સર્વભૂતમાત્રના હૃદયમાં હું જ આત્માસ્વરૂપે રહ્યો છું'. ' હું ક્યારેય ન હતો એમ નહિ', ' સકલ વિશ્વનું ઉત્પત્તિ, ને પ્રલય સ્થાન સ્વરૂપ હું જ છું'. ' હું સર્વનો કારણ છું. આ સમગ્ર ઘટમાળ મારાથી જ પ્રવર્તે છે.' 'આ સમગ્ર જગતને હું મારા એક અંશથી જ ધારી રહ્યો છું' ' મારા ભક્તોને મૃત્યુની પરંપરારૂપ સંસારથી ઉદ્ધાર કરનાર છું.' ' હું સર્વનો બીજ પ્રદ પિતા છું.' ' અતીતનો જ્ઞાતા છું.'

ઇત્યાદિ શ્રૃતિવાક્યોમાં શ્રીકૃષ્ણનું પૂર્ણ પરબ્રહ્મ સ્વરૂપે સ્મરણ છે. તેમને અસાધારણ પરબ્રહ્મનાં ચિદ્ધોથી ઓળખાવ્યા છે. માટે તે વિભૂતિસ્વરૂપ નથી. પૂર્ણ અવતાર સ્વરૂપ છે, તેથી ભજન, ધ્યાન, ઉપાસન सूत्र. वृष्णिषु श्रेष्ठयात्तथाभिधानात् ॥ २-१-२९ ॥

भा० तस्य श्रीवासुदेवस्य भगवतः वृष्णिष्वाविभूतस्य, स्वरूपस्वभावगुणै श्वर्यादिभिः श्रेष्ठयात्, तथा- विभूतित्त्वेन, अभिधानात् । श्रेष्ठत्त्वमात्रकथनाय विभूतिषु गणनम्. न तु स्वयं विभूतिरित्यर्थः ॥ २-१-२९ ॥

वासुदेवस्येव विभूत्यन्तर्गता येऽवतारास्तेषां रामचन्द्रादीनां च भक्तिः परैवेत्याह— एवं तत्तदालम्बनापीति ॥

सूत्र. एवं तत्तदालम्बनापि भक्तिः परा ॥ २-१-३० ॥

કરવા યોગ્ય છે.

### सूत्र :- २६

સૂત્ર ભૂમિકા :- શ્રીકૃષ્ણ પરબ્રહ્મ હોય તો તેની વિભૂતિમાં ગણના શા માટે કરી ? તેનું સમાધાન અગ્રિમ સૂત્રમાં

> सूत्र:- वृष्णिषु श्रेष्ठयात्तथाभिधानात् ॥ २-१-२९ ॥ पदच्छेद:- वृष्णिषु श्रेष्ठयात तथा अभिधानात्।

સૂત્રનો અર્થ: - યાદવોમાં શ્રેષ્ઠ હોવાથી વિભૂતિમાં ગણના કરી છે. ભાષ્યાનુવાદ: - યાદવોમાં આવિર્ભાવ પામેલા શ્રીકૃષ્ણ ભગવાનના સ્વરૂપ, સ્વભાવ, ગુણ, ઐશ્વર્ય શ્રેષ્ઠ હોવાથી.

'वृष्णिनां वासुदेवः' 'વૃष्ણિમાં હું વાસુદેવ છું' એમ તેમની વિભૂતિમાં ગણના કરી છે. શ્રેષ્ઠત્વ માત્ર દર્શાવાજ વિભૂતિસ્વરૂપ નથી.

#### सूत्र :- 30

સૂત્ર ભૂમિકા :- શ્રીકૃષ્ણની પેઠે જ વિભૂતિમાં ગણના પામેલા શ્રીરામચંદ્ર વગેરે ભક્તિ પરાભક્તિ જ છે એ દર્શાવે છે આ સૂત્રમાં.....

> सूत्र :- एवं तत्तदालम्बनापि भक्तिः परा ॥ २-१-३० ॥ पदच्छेद :- एवम् तत् तत् आलम्बना अपि भक्तिः परा ।

888

इति श्रीभक्तिमीमांसाशास्त्रस्य श्रीशाण्डिल्यमुनिप्रणितस्य भक्तिसूत्रस्य द्वितीयाध्यायस्य प्रथमाह्निकम् ॥ २-१ ॥

भा० यथा श्रीकृष्णस्य सर्वाविर्भावकारणस्यावतारिणो भक्तिः परा-परमिनःश्रेयसकरी, एवं विभूत्यन्तर्गता येऽन्येतदवतारा रामचन्द्रादयः, तत्तदालम्बना— तेषां तेषामवताराणां स्वरूपमवलम्ब्य कृता या भक्तिः, सा परैव— परमिनःश्रेयसप्रदैव । कृतः ? भगवदवताराणां, जीवानां जन्ममरणिनवृत्तयेनन्ताव्ययसुखप्रदानाय च प्रादुर्भूतत्त्वादवतारावतारिणो रैक्याच्चेत्यर्थः ॥ २-१-३०॥

इति श्री परमभक्तिसमाराध्यभगवत्सहजानन्दपरमानुग्रहपात्र भूतसकलविद्वज्जनसाधुजलपूजित सद्गुरुवर्य श्री नित्यानन्दमुनिविरचिते श्री शाण्डिल्यसूत्र भाष्ये द्वितीयाध्यायस्य प्रथममाह्निकम् ॥ २–१ ॥

સૂત્રનો અર્થ :- એજ પ્રમાણે તે તે અવતારના અવલમ્બન કરનારી ભક્તિ પણ પરાભક્તિ જાણવી. અવતારોની ભક્તિ પણ કલ્યાણકારી જાણવી.

ભાષ્યાનુવાદ :- જે રીતે આવિર્ભાવમાં કારણભૂત શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્માની ભક્તિ પરમ કલ્યાણ કરનારી છે, એજ રીતે વિભૂતિમાં અંતર્ગત શ્રીરામચંદ્રાદિ અવતારોના સ્વરૂપને અવલંબન કરીને થતી ભક્તિ પણ કલ્યાણકારી છે.કારણ....ભગવાનના અવતારો જીવોના જન્મમરણની નિવૃત્તિને અર્થે અને અનંત શાશ્વત સનાતન સુખ આપવા થાય છે. તેથી અવતારીની એક્તા છે.

આ પ્રકારે શ્રી સહજાનંદસ્વામીના શિષ્ય શ્રી નિત્યાનંદ સ્વામી વિરચિત શાંડિલ્યસૂત્રભાષ્યના દ્વિતીય. અધ્યાયનું પ્રથમ આક્ષિક ગુર્જરાનુવાદ સમાપ્ત થયું.

### द्वितीयाध्यायस्य

### द्वितीयमाह्निकम् ।

श्रवणाद्यङ्गसंसाध्यपरभक्त्येकगोचरः । जयति सहजानन्दः सर्वाविर्भावकारणम् ॥१॥ अथ पराया भक्तेरनुकूलानि श्रवणादीन्याभिधीयन्ते -

### सूत्र. भक्त्या भजनोपसंहारात् गौणी परायै तद्धेतुत्त्वात् । २-२-१।

श्रवणकीर्तनस्मरणपादसेवार्चनादिरूपा या गौणी भगवद्भक्तिः, सा परायै - परानुरागलक्षण-मुख्यभक्त्यै क्रियते । तत्र हेतुः तद्धेतुत्त्वात्- तेषां

### બીજો અધ્યાય

### દ્ધિતીય આર્<del>ધિક</del> મંગલાચરણ

'શ્રવણકીર્તનાદિ અંગ ભક્તિથી સાધ્ય પરાભક્તિના અનુષ્ઠાનથી સાક્ષાત્કાર થતાં સર્વ આવિર્ભાવના કારણસ્વરૂપ શ્રી સહજાનંદ સ્વામી આ લોકમાં જ્યકારી પ્રવર્તે છે.'

### सूत्र :- १

સૂત્ર ભૂમિકા :- આ દિતીય અધ્યાયના બીજાઆક્ષિકમાં પરા ભક્તિને અનુકૂલ શ્રવણકીર્તન વગેરે સાધનો વિષે ચર્ચા કરવામાં આવે છે આ સૂત્રમાં.....

सूत्र :- भक्त्या भजनोपसंहारात् गौणी परायै तद्धैतुत्त्वात् ॥ २-२-१ ॥ पदच्छेद :- भक्त्या भजनस्य उपसंहारात् गौणी परायै तस्य हेतुत्त्वात्।

સૂત્રનો અર્થ: - ભક્તિથી ભજનનો ઉપસંહાર કર્યો છે, માટે ગૌણભક્તિ પણ પરાભક્તિ અર્થે છે. તેમાં તેનું કારણપણું હોવાથી.

ભાષ્યાનુવાદ :- પરાભક્તિની ઉત્પત્તિમાં કારણભૂતભક્તિ

श्रवणादीनां मुख्यभक्त्युत्पादकत्त्वात् । तथाहेतुत्त्वेप्रमाणमाह भक्त्या भजनोपसंहारात् । अतश्च''सततं कीर्तयन्तो मां यतन्तश्च दृढव्रताः । नमस्यन्तश्च मां भक्त्या नित्ययुक्ता उपासते'' इत्यत्र श्रवणकीर्तनस्मरणादिभक्तेः प्रेमलक्षणमुख्यभक्तिहेतुत्त्वं प्रतीयते ॥ २-२-१ ॥

कृतस्तु श्रवणादीनामित्यत आह- रागार्थेति ॥

### सूत्र. रागार्थप्रकीर्त्तिसाहचर्यादितरेषां च ॥ २-२-२ ॥

भा० चकारोऽप्यर्थः । रागो भगवति गाढस्त्रेहः स एवार्थो यस्यास्तथाभूता या प्रकोर्त्ति:- प्रकर्षेण कीर्तनम्, तया साहचर्यात्- सह पठनात्, इतरेषामपि-श्रवणादीनामपि परमप्रेमभक्तिहेतुता सिद्धैवेत्यर्थः ॥ २-२-२ ॥ एतदेव विशदयति अन्तराल इति ।

શ્રવણ, કીર્તન, સ્મરણ, ચરણસેવા, અર્ચન વગેરે ગૌણભક્તિ તે પરાનુરાગ ભક્તિની સિદ્ધિ માટે છે. કારણ તેમાં તેનું કારણપણું છે. ભક્તિથી ભજનનો ઉપસંહાર થાય છે.

સ્મૃતિમાં ભગવાનનાં વચનો છે. 'સતત મારું કીર્તન કરનાર, મારું દ્રઢ વ્રત ધરનાર, મને જ ભક્તિથી નમસ્કાર કરનાર, નિત્ય આરાધના કરી મારી ઉપાસના કરે છે.'

આ પ્રકારે શ્રવણ, કીર્તન ને સ્મરણાદિ ભક્તિનું પ્રેમલક્ષણા ભક્તિમાં કારણપણું દર્શાવ્યું છે. તે સ્પષ્ટ જણાય છે.

#### सूत्र :- २

સૂત્ર ભૂમિકા:- શ્રવણાદિ સાધનો પરાભક્તિમાં હેતુ કેવી રીતે થઇ શકે ? તેના સાધનોમાં અગ્રિમ સૂત્ર....

सूत्र:- रागार्थप्रकीर्त्तिसाहचर्यादितरेषां च ॥ २-२-२ ॥ पदच्छेद:- रागार्थप्रकीर्त्ति साहचर्यात् इतरेषां च। સૂત્રનો અર્થ: - રાગની સતત પ્રકીર્તિની સાથે શ્રવણાદિ સાધનનું સહ પઠન છે માટે તેનું હેતુપણું છે.

स्त्र. अन्तराले तु सर्वेऽपि शेषाः स्युरुपासनाकाण्डत्वातु । २-२-३।

भा० परभक्त्युपक्रमोपसंहारयोरन्तराले- मध्ये । सर्वेऽपि -कायवाङ्गमनोव्यापाराः, कायव्यापाराः- नमस्कारार्चनवन्दनपादसेवन श्रवणरूपाः । वाग्व्यापारः- कीर्तनम् । मनोव्यापारः- स्मरणसख्यात्म निवेदनादिः । इत्येते शेषाः स्यः- मुख्यभक्त्यङ्गभुता भवन्ति । तत्र हेतुः उपासनाकाण्डत्त्वात्- भगवद्भक्त्यर्थं कृतानामेतेषामुपासनाकाण्डरूपत्त्वात्।

केचिदेवं व्याचक्षते- उपऋमोपसंहारयोरन्तराले ये उक्ता:-''ज्ञानयज्ञेन चाप्यन्ये'' इत्यादिना, ते सर्वे न स्वतन्त्राः स्युः, किन्तु भक्तेरेव शेषाः स्युः-किर्तनादिवदङ्गभूताः स्युः । कुतः ? उपासनाकाण्डन्त्वात् - भक्तिकाण्डन्त्वात्। उपऋमोपसंहारयोर्भक्त्येकपरयोर्मध्ये पठ्यमानानां तच्छेषतया तत्काण्डत्त्वमेव हि समुचितमिति ॥ २-२-३ ॥

ભાષ્યાનુવાદ :- ભગવાનમાં ગાઢઅનુરાગ રૂપ જે રાગ છે તેની સાથે શ્રવણાદિ સાધનોનું સહ પઠન હોવાથી તેઓની પરમ પ્રેમલક્ષણા ભક્તિમાં કારણપણું સિદ્ધ થાય છે.

સૂત્ર ભૂમિકા :- પૂર્વોક્ત વસ્તુની જ દ્રઢતા કરે છે આ સૂત્રમાં. सूत्र :- अन्तराले तु सर्वेऽपि शेषाः स्युरुपासनाकाण्डत्वात् ॥ २-२-३ ॥ पदच्छेद:- अन्तराले तु सर्वे अपि शेषाः स्युः उपासना काण्डत्वात्।

સૂત્રનો અર્થ:- ભક્તિના પ્રારંભ ને ઉપસંહારમાં શ્રવણકીર્તનાદિ સાધનોમાં મન વાણીને શરીરનો વ્યાપાર અંગભૂત થાય છે. ઉપાસના કાંડ છે માટે

ભાષ્યાનુવાદ:- પરાભક્તિના ઉપક્રમને ઉપસંહાર મધ્યે થતો જે શરીરનો વ્યાપાર નમસ્કાર, અર્ચન, વંદન, ચરણ સેવન ને શ્રવણ, વાણીવ્યાપાર કીર્તન, મનનો વ્યાપાર સ્મરણ, સખાભાવને આત્મનિવેદન વગેરે સર્વે ભક્તિનાં મુખ્ય અંગો છે. તેમાં ભગવદ્દભક્તિને અર્થે કરેલાં શ્રવણ વગેરેનું ઉપાસનાના એક ભાગરૂપ છે.

ननु- पूर्वोक्ताः कायवाङ्गमनोव्यापाररूपाः क्रियाः परभक्तौ कथमुपकुर्वन्तीत्याकाङ्क्षायामाह- ताभ्य इति ॥

## सूत्र. ताभ्यः पावित्र्यमुपऋमात् ॥ २-२-४ ॥

भा० ताभ्यो, गौणीभक्तिभ्यः ।पावित्र्यम्—परमप्रीतिप्रतिबन्ध-कीभूतदुर्वास नादुरितक्षयरूप-मन्तःकरणपवित्रक्त्वं भवति । ततश्च भगवत्स्वरूपे हाढप्रीतिरिति । तत्र हेतुः- उपक्रमात् - भक्तिमुपक्रम्य पावित्र्यविधानात् ॥ २-२-४ ॥

नन्- गौणीषु भक्तिषु भक्तेः साधनक्त्वं स्मर्यमाणं कथं ? घटेतेत्याशङ्कयाह- तास्विति ।

વ્યાખ્યાન્તર :- ઉપક્રમને ઉપસંહારના મધ્યે ' જ્ઞાનયજ્ઞથી મને આરાધે છે.' એ વચનમાં કહેલ સર્વે સાધન સ્વતંત્ર નથી. પરંતુ ભક્તિનાં શેષભૂત છે. શ્રવણકીર્તન વગેરે સાધનોની પેઠે ભક્તિનાં અંગભૂત સાધનો છે. તેની ભક્તિરુપતા હોવાથી.

#### राष्ट्र :- ४

સૂત્ર ભૂમિકા :- પૂર્વે કહેલો શરીર, વાણી ને મનનો વ્યાપાર પરાભક્તિનો ઉપકારક કઇ રીતે થાય ? તેના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્રનું અવતરણ....

सूत्र :- ताभ्यः पावित्र्यमुपऋमात् ॥ २-२-४ ॥

पदच्छेद:- ताभ्यः पावित्र्यम् उपऋमात्।

સૂત્રનો અર્થ:- મનવાણીના ક્રિયાયોગથી પવિત્રતા થાય છે. એ પ્રકારનો ઉપક્રમ છે માટે.

ભાષ્યાનુવાદ :- અંતઃકરણની પવિત્રતાનું સાધન ગૌણભક્તિ પરાનુરાગભક્તિમાં અવરોધ કરતા દુર્વાસનારૂપ દૂરિતોનો નાશ કરી, અંતઃકરણ પવિત્ર કરે છે. તેનાથી ભગવદ્સ્વરૂપમાં ગાઢ પ્રીતિ થાય છે. ભક્તિના ઉપક્રમથી પવિત્રતાનું વિધાન કરેલું છે તેથી.

सूत्र. तासु प्रधानयोगात्फलाधिक्यामित्येके ॥ २-२-५ ॥

भा० तासु-सर्वासु गौणीभक्तिषु, प्रधानभक्तियोगात्-परमप्रेमलक्षण भक्तियोगात् फलाधिक्यमित्योके मन्यन्ते ॥ २-२-५ ॥

सूत्र. नाम्नाङ्गतया तद्दाढ्यार्थिमिति जैमिनि: ॥ २-२-६ ॥

भा० नाम्नाङ्गतया- श्रवणादिना रूपेणाङ्गेन यत्तदाचरणम्, तत्तत्र दाढर्यर्थमिति जैमिनिः प्राहेत्यर्थः ॥ २-२-६ ॥

ननु - श्रवणकीर्तनादीन्यङ्गानि किं युगपदनुष्ठेयानि ? उत ? समयभेदेनेत्याशङ्कायामाह - अङ्गेति ॥

#### सूत्र :- प

સૂત્ર **ભૂમિકા** :- શ્રવણાદિ ગૌણ ભક્તિ પરાભક્તિનું સાધન કઇ રીતે બને ? તેના સમાધાનમાં આ સૂત્ર.

> सूत्र:- तासु प्रधानयोगात्फलाधिक्यामित्येके ॥ २-२-५ ॥ पदच्छेद:- तासु प्रधानयोगात् फलाधिक्यम् इति एके।

સૂત્રનો અર્થ: - સર્વે ગૌણ ભક્તિમાં પ્રધાન - મુખ્ય ભક્તિનો યોગ હોવાથી ફળની અધિક્તા કહી છે. એમ કોઇ સ્વીકારે છે.

ભાષ્યાનુવાદ: ગૌણભક્તિમાં પરમપ્રેમલક્ષણરૂપ ભક્તિનો યોગ હોવાથી અધિક ફળ આપનાર કહી છે. એમ કોઇ સ્વીકારે છે.

#### सूत्र :- ६

સૂત્ર ભૂમિકા :- ભક્તિની દેઢતા માટે શ્રવણાદિ સાધનોનું અંગરૂપે અનુષ્ઠાન કરવાનું વિધાન આ સૂત્રમાં કરે છે.

सूत्र:- नाम्नाङ्गतया तद्दार्ढ्यार्थिमिति जैमिनि: ॥ २-२-६ ॥ पदच्छेद:- नाम्ना: अङ्गतया तस्य दाढ्यार्थम् इति जैमिनि:। सूत्रनो અर्थ:- શ્રવણાદિકના અંગપણે જ શ્રવણાદિ સાધનોનું અનુષ્ઠાન કરવું. તેમાં તેની દેઢતા થવા માટે. એમ જેમિનિ મહર્ષિનો મત છે.

सूत्र. अङ्गप्रयोगानां यथाकालसम्भवमनुष्ठितिर्गृहोपकरणवत् ॥ २-२-७ ॥

अङ्गप्रयोगानां यथाकालसम्भवमनुष्ठितिः— यस्मिन् काले यत्सम्भवित, तस्मिन् समये तदनुष्ठानमित्यर्थः । तत्र दृष्टान्तः- गृहोपकरणविदित। यथा गृहादौ कर्तव्ये तदुपकरणानाम्- ईष्टिकाचूर्णालिन्दद्वारशाखातोरण काष्ट्रगवाक्षादीनाम्, यथासमयम् आहरणं तद्वत् ॥ २-२-७ ॥ ननु - श्रवणादिषु नवस्वप्युपायेषु कतमो ? बलीत्यत आह— ईश्वरे तुष्ट इति ॥

ભાષ્યાનુવાદ :- શ્રવણાદિરૂપ અંગપણે જ શ્રવણાદિ સાધનોનું અનુષ્ઠાન કરવું. તે અંગની દઢતા કરવા માટે. એમ જૈમિનિ કહે છે.

ભાવાર્થ: - શ્રવણ કીર્તન વગેરે નવધા ભક્તિ સાધનદશામાં કરવામાં આવે છે. તેનાથી શ્રવણ કીર્તન રૂપ પરાભક્તિની દઢતા થાય છે. સાધન દશામાં કરેલું શ્રવણ પરિપક્વ રૂપ શ્રવણભક્તિને જન્માવે છે. સાધનરૂપ શ્રવણાદિ ભક્તિ જ અભ્યાસ ક્રમથી આપોઆપ જ પરમપ્રેમરૂપ શ્રવણભક્તિ બની જાય છે. સાધ્યભક્તિરૂપ બની જાય છે. તેથી તેના અંગપણે તેનું અનુષ્ઠાન કરવું.

#### सूत्र :- 9

સૂત્ર ભૂમિકા :- શ્રવણાદિ સાધન એક સાથે અનુષ્ઠાન કરવા કે સમયભેદથી અનુષ્ઠાન કરવા ? તેના સમાધાનમાં કહે છે.

सूत्र:- अङ्गप्रयोगानां यथाकालसम्भवमनुष्ठिति-

र्गृहोपकरणवत्॥२-२-७॥

पदच्छेद:- अङ्गप्रयोगानां यथाकालसम्भवम्

अनुष्ठितिः गृहस्य उपकरणवत्।

સૂત્રનો અર્થ: અંગ ભક્તિનું અનુષ્ઠાન સમય અનુરૂપ કરવું. ઘરનાં ઉપકરણ પેઠે.

ભાષ્યાનુવાદ :- અંગ પ્રયોગોનું અનુષ્ઠાન સમય સમય અનુસાર કરવું, ઘરનું નિર્માણ કરવું હોય ત્યારે તેનાં જે ઉપકરણો ઇંટ, ચુનો, ઉંમરો, બારણાંની શાખા, તોરણ, લાકડાં, ગોખ વગેરે. જે શ્રવણાદિ સાધનો તેનું અનુષ્ઠાન કરવું.

## सूत्र. ईश्वरे तुष्टे एकोऽपि बली ॥ २-२-८ ॥

भा० एतेषां मध्ये येन केनाप्युपायेन ईश्वरे तुष्टे सित, स एक उपाय: बली- बलवान् ॥ २-२-८ ॥

श्रवणकीर्तनादेरर्पणस्य विशेषमाह- अबन्ध इति ॥

## सूत्र. अबन्धोऽर्पणस्य मुखम् ॥ २-२-९ ॥

भा० ''कायेन वाचा मनसेन्द्रियैवें'' त्युक्तरीत्या क्रियाकदम्बस्येश्वरार्पणं यत्तस्य तत्तत्फलजननाभावरूपोऽबन्धः बन्धाभावो, मुखम्-द्वारं भवतीत्यर्थः ॥ २-२-९॥

#### सूत्र :- ८

સૂત્ર ભૂમિકા :- શ્રવણાદિ નવ સાધનમાં કયું સાધન બળવાન છે? તેના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્ર....

> सूत्र :- ईश्वरे तुष्टे एकोऽपि बली ॥ २-२-८ ॥ पदच्छेद :- ईश्वरे तुष्टे एकः अपि बली।

સૂત્રનો અર્થ:- જે સાધનથી ઇશ્વર પ્રસન્ન થાય તે એક સાધન પણ બળવાન જાણવું.

ભાષ્યાનુવાદ:- ઇશ્વરને પ્રસન્ન કરનાર બળવાન સાધન શ્રવણાદિ સાધનના મધ્યે, જે ઉપાયથી પરમેશ્વરની પ્રસન્નતા થાય તે સાધન જ બળવાન જાણવું.

#### सूत्र :- ६

સૂત્ર ભૂમિકા :- શ્રવણ કીર્તનાદિ ભક્તિમાં નિવેદન ભક્તિની વિશેષતા કહે છે આ સૂત્રમાં.

सूत्र :- अबन्धोऽर्पणस्य मुखम् ॥ २-२-९ ॥

पदच्छेद:- अबन्ध: अर्पणस्य मुखम्।

સૂત્રનો અર્થ :- ફળના બંધનનો અભાવ એ અર્પણ ભક્તિનું દ્વાર છે.

भा० तस्माद्धेतोस्तस्मादर्पणादन्यत्र— श्रवणादौ, पावित्र्यम्- सतां विद्यमानानां पुण्यपापानामपनोदनलक्षणं पावित्र्यम् ॥ २-२-१० ॥

ननु— श्रवणादीनि भक्तिदाढर्यकराणि । अथ किमर्थं ध्यानम् ? तत्राह— ध्यानेति ॥

## सूत्र. ध्याननियमस्तु दृष्टिसौकर्यात् ॥ २-२-११ ॥

भा० भगवत्स्वरूपध्याननियमो दृष्टिसौकर्यात् - दृष्टिर्भग-वत्साक्षात्कारः, तस्य सौकर्यार्थम्-सुखेन सिद्धयर्थम्, तत्तदिहान्तर्भवतीति यावत् । एतदेवाह- ''उद्यद्धिः पूजायामितरेषां तु नैव'' मिति ॥ २-२-११ ॥

ભાષ્યાનુવાદ :- અર્પણ ભક્તિનું ફળ :- 'શરીર, વાણી, મન, ઇન્દ્રિયોની ક્રિયા પ્રભુને અર્પણ કરવી' આ સ્મૃતિ શ્લોકમાં કહ્યા અનુસાર તે તે ક્રિયાના ફળની ઉત્પત્તિ થતી નથી. તે તે ક્રિયાનું બંધન થતું નથી. એ અર્પણ ભક્તિનો વિશેષ છે.

#### ०१ -: एट्र

सूत्र ભૂમિકા :- શ્રવણાદિ ભક્તિમાં પવિત્રતાનું નિરૂપણ કરે છે. सूत्र :- तस्मात्तादितरत्र पावित्र्यम् ॥ २-२-१० ॥ पदच्छेद :- तस्मात् तत इतरत्र पावित्र्यम्। सूत्रनो अर्थ :- અર્પણ ભક્તિથી ઇતર ભક્તિમાં પવિત્રતા જાણવી. ભાષ્યાનુવાદ :- અર્પણ ભક્તિ સિવાયની શ્રવણાદિ ભક્તિમાં પુણ્યપાપનો વિનાશ કરવારૂપ પવિત્રતા રહેલી છે.

#### सूत्र :- ११

સૂત્ર ભૂમિકા :- શ્રવણાદિ સાધનથી ભક્તિની દેઢતા થાય છે. તો પછી ધ્યાનનું શું પ્રયોજન છે? એના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્રાવતરણ....

> सूत्र:- ध्याननियमस्तु दृष्टिसौकर्यात् ॥ २-२-११ ॥ पदच्छेद:- ध्याननियमःतु दृष्टे: सौकर्यात्।

सूत्र. उद्यद्भिः पूजायामेव प्रयुक्तः ॥ २-२-१२ ॥

भा० भगवत्पूजायामुद्यद्भिः - प्रवृत्तैर्भक्तैः, प्रयुक्तः- प्रकर्षेण कृतो ध्याननियमः, पूजायामेव प्रयुक्तोऽन्तर्भावितो भवतीत्यर्थः ॥ २-२-१२ ॥ पूजाप्रसङ्गादाह— पादेति ।

सूत्र. पादोदकं तु पाद्यमव्याप्तेः ॥ २-२-१३ ॥

भा० ''गंङ्गाप्रयागगयपुष्करनैमिषाणि पुण्यानि यानि कुरुजाङ्गलयामुनानि । कालेन तीर्थसलिलानि पुनन्ति पापात् पादोदकं भगवतः

સૂત્રનો અર્થ: ધ્યાનનો નિયમવિધિ પરમાત્માના સાક્ષાત્કારની સુગમતા અર્થે છે.

ભાષ્યાનુવાદ :- ભગવાનના સ્વરૂપનો ધ્યાન કરવાથી પ્રયત્ન વિના પણ સાક્ષાત્કાર થાય છે. તેનો પરાભક્તિમાં અંતર્ભાવ થાય છે.

सूत्र :- १२

સૂત્ર ભૂમિકા :- પૂર્વોક્ત અર્થની જ દેઢતા કરે છે આ સૂત્ર.

सूत्र :- उद्यद्भिः पूजायामेव प्रयुक्तः ॥ २-२-१२ ॥

पदच्छेद:- उद्यद्भिः पूजायाम् एव प्रयुक्तः।

સૂત્રનો અર્થ: - ભગવદ્પૂજામાં પ્રવર્તેલાએ કરેલો ધ્યાન નિયમ પૂજામાં જ અંતર્ભાવ પમાડેલો છે.

ભાષ્યાનુવાદ :- ભગવદ્પૂજામાં પ્રવૃત્ત ભક્તોએ કરેલો ધ્યાન નિયમ પૂજામાં જ અંતર્ભાવ પામે છે.

#### सूत्र :- ९३

સૂત્ર ભૂમિકા :- પૂજાના પ્રસંગથી ચરણોદકનો મહિમા પ્રતિપાદનો મહિમા પ્રતિપાદન કરે છે આ સૂત્રમાં.

> सूत्र:- पादोदकं तु पाद्यमव्याप्तेः ॥ २-२-१३ ॥ पदच्छेद:- पादोदकं तु पाद्यम,अव्याप्तेः।

१५१

''पादोदकस्य माहात्म्यं जानात्येव हि शङ्करः''। तथा हि ''विष्णुपादोदकं पीत्त्वा शुद्धिमाप्नोति तत्क्षणात्'' इति । स्कान्दे— ''पादोदकेन देवस्य हत्यायुतसमन्वितः । शुद्धयते नात्र

सन्देहस्तथा शङ्खोदकेन हि''॥ ''विष्णुपादोदकं पीतं कोटिहत्या-घनाशनम्। तदेवाष्ट्रगुणं पापं भूमौ बिन्दुनिपातनात्''॥ इत्यिदिस्मृतिभिर्यस्य महिमा वर्णितस्तत् पादोदकं। पाद्यं तु भगवत्पादावुद्दिश्योत्सृष्टं जलम्। न तु साक्षाद्भगवत्पादसम्बन्ध्येव, तस्य निरन्तरं साक्षात्काराभावात्। शालग्रामादिप्रतिमासम्बन्धिनि जलेऽव्याप्तेश्च॥ २-२-१३॥

સૂત્રનો અર્થ:- પાદોદક એટલે શ્રીપ્રભુનું ચરણોદક જાણવું નહિતો અવ્યાપ્તિનો પ્રસંગ આવે

ભાષ્યાનુવાદ :- ચરણોદકનો મહિમા :- ગંગા, પ્રયાગ, પુષ્કર, નૈમિષારણ્ય, કુરુ,જાંગલ અને યમુના વગેરે પ્રદેશો પવિત્ર છે. એ સર્વેનું તીર્થજળ બહુકાળે પવિત્ર કરે, જ્યારે શ્રીભગવાનનું ચરણોદક સ્પર્શમાત્રથી તુરંત જ પવિત્ર કરે છે.

ચરણોદકનો મહિમા શ્રીશંકર જાણે છે તેથી કહે છે, 'વિષ્ણુના શ્રીચરણોદકનું પાન કરી તેજ ક્ષણે શુદ્ધ થાય છે' એમ સ્કન્દપુરાણમાં કહ્યું છે'.' દેવના ચરણોદકથી હજારોની હત્યા કરનાર પણ શુદ્ધ થાય છે. તેમાં સંદેહ નથી. અને શંખોદકથી પણ શુદ્ધ થાય છે'.

'વિષ્ણુના ચરણોદકનું પાન કરનાર કોટિહત્યાના પાપથી મુક્ત થાય છે. પરંતુ જો પાન કરતાં એકબિંદુ નીચે પડી જાય તો અષ્ટગળું પાપ વૃદ્ધિ પામે છે'.

આ પ્રકારે શ્રૃતિગ્રંથોમાં બ્રહ્મોદકનો મહિમા વર્ણવ્યો છે. 'ભગવાનના શ્રીચરણોને ઉદેશી અર્પણ કરેલ જળને બ્રહ્મોદક કહેવાય છે.' પરંતુ સાક્ષાત્ પ્રગટ ભગવાનના ચરણારવિંદના સંબંધવાળું જ જળ નહિ. કારણ, નિરંતર પ્રગટ પ્રભુનો સાક્ષાત્કાર રહેતો નથી. એમ સ્વીકારે તો શાલીગ્રામ શીલાના

## सूत्र. स्वयमर्पितं ग्राह्यमविशेषात् ॥ २-२-१४ ॥

भा० भगवतेऽपितमन्नं विष्वक्सेनादिभ्यः पार्षदेभ्यो दत्त्वा, स्वकीयान्नभोजन-योग्येभ्योऽन्येभ्यश्च वैष्णवेभ्यो दत्त्वा पश्चात्स्वेनापि ग्राह्ममेव। कृतः ? अविशोषात् - स्वस्यापि वैष्णवत्त्वाविशोषात् । पुरोडाशत्त्वाविशेषाच्चेति ॥

श्रुतिस्मृतिप्रसिद्धं चैतद्भगवित्रवेदितान्नमाहात्म्यम् - ''विष्णु नाशितमश्निन्ति विष्णुना घ्नातं जिघ्नन्ति विष्णुना पीतं पिबन्ति विष्णुना रिसतं रसयन्ति तस्माद्विप्रासो विष्णुभक्षितं भक्षयेयु'' रिति ।

''नैवेद्यशेषं तुलसीविमिश्रं विशेषतः पादजलेन सिक्तम् ।

સંબંધવાળા જળમાં અવ્યાપ્તિ દોષ આવે.

#### सूत्र :- १४

સૂત્ર ભૂમિકા:- ભોજન ગ્રહણ વિધિ નિરૂપે છે આ સૂત્રમાં. सूत्र:- स्वयमर्पितं ग्राह्यमविशेषात् ॥ २-२-१४ ॥

पदच्छेद:- स्वयम् अर्पितंम् ग्राह्यम् अविशेषात्।

**સૂત્રનો અર્થ :-** પોતે અર્પણ કરેલું પોતે ગ્રહણ કરી શકાય. અવિશેષ છે માટે.

ભાષ્યાનુવાદ :- નૈવેદ્ય ગ્રહણની રીત :- ભગવાનને અર્પણ કરેલું અન્ન વિષ્વક્સેન વગેરે પાર્ષદોને અર્પણ કરીને પોતાનું અન્ન ગ્રહણ કરવાના અધિકારી બીજા વૈષ્ણવોને જમાડી, પછી પોતે જમવું. કારણ પોતે પણ વૈષ્ણવ છે. તેથી બંને સમાન છે.જેમકે પુરોડાશનું ભક્ષણ યજમાનને પણ ઋત્વિજોની સાથે સમાનપણે પ્રાપ્ત થાય છે. તે જ રીતે કરવું.

**નેવેદાનું મહાત્મચ**:-ભગવાનને નિવેદિત કરેલા અજ્ઞનું મહાત્મ્ય શ્રુતિસ્મૃતિમાં પ્રસિદ્ધપણે વર્ણવ્યું છે. 'દેવો સર્વે વિષ્ણુએ જ ગ્રહણ કરેલું જમે છે.' વિષ્ણુએ સુંઘેલું જ સુંઘે છે. વિષ્ણુએ પીધેલું જ પાન કરે છે. વિષ્ણુએ સ્વાદ અનુભવ્યા પછી જ સ્વાદ લે છે. માટે ભગવદ્ ઉપાસક ભક્તોએ ભગવાને જમેલું જ પ્રસાદ તરીકે સ્વીકારવું.

''विष्णोर्निवेदितं चान्नं योऽश्नाति भुवि मानवः ।

स याति परमं स्थानं पुनरावृत्तिवर्जितम्''।।

''षड्भिर्मासोपवासैस्तु यत्फलं परिकोर्तितम् ।

विष्णोर्नेवेद्यसिक्थेन पुण्यं तद्भुञ्जतां कला'' विति ॥

इदमत्र बोध्यम्— भगवत्प्रसादमाहात्म्यश्रद्धातिशयेनाग्राह्यान्नहस्तानीतं न प्राश्यम् । वर्णाश्रमव्यवस्थाया भङ्गप्रसङ्गात् । स च भङ्गो वैष्णवेन सुदूरपरिहरणीय: । भगवदनभिमतत्त्वात् ।

तदुक्तं वाराहे— ''श्रुतिः स्मृतिर्ममैवाज्ञा यस्तामुल्लङ्घय वर्तते । आज्ञाभङ्गी मम द्वेषी स भद्धक्तो न वै धरे !''॥ इति ॥ २-२-१४॥

भगवत्पूजायां द्वात्रिंशदपराधा भवन्ति, तद्धर्ज्जनमेव किं पूजाङ्गम्? किं पुरुषार्थश्च ? इत्यत्राह— निमित्तेति ॥

'ભગવાનને નૈવેદ્ય કરતાં અવશેષ રહેલો પ્રસાદ તુલસીદલ મિશ્ર કરી વિશેષપણે પાદોદકથી પ્રોક્ષણ કરીને જે ભક્તજન આરોગે છે, તે કોટિ પુણ્યને પામે છે.' કોટિ યજ્ઞના ફળને પામે છે.'

'પૃથ્વી પર જે મનુષ્ય વિષ્ણુને નૈવેદ્ય કરી જમે છેતે પુનરાવૃત્તિ ફરી જન્મ ધરવો ન પડે તેવા લોકને પામે છે.' ' છ મહિનાના ઉપવાસથી જે ફળ મળે તેજ પુણ્યફળ વિષ્ણુને નૈવેદ્ય જમનારને મળે છે.

ભાવાર્થ: - ભગવાનના પ્રસાદના મહાત્મ્યથી ને શ્રદ્ધાના અતિશયને લીધે જેના હાથનું ન ખપતું અન્ન પ્રસાદિનું હોવા છતાં પણ ન જમવું. તેમાં વર્ષાશ્રમધર્મના લોપનો પ્રસંગ આવે. વેષ્ણવોએ એ ધર્મનો ત્યાગ ન કરવો. કારણ તે ભગવાનને પસંદ નથી.

વરાહ પુરાણમાં ભગવાને કહ્યું છે, 'હે ધરાદેવી ! શ્રુતિસ્મૃતિ એ મારી આજ્ઞા છે. તેને ઉલ્લંઘીને વર્તે છે તે મારી આજ્ઞાનો ભંગ કરનારો હોવાથી મારો દ્વેષી છે. તે મારો ભક્ત નથી.'

# सूत्र. निमित्तगुणव्यपेक्षणादपराधेषु पूजाङ्गम् पुरुषार्थत्त्वम् ।। २-२-१५ ।।

भा० भगवत्पूजायामुक्तेषु – द्वात्रिंशदपराधेषु, निमित्तानां गुणव्यपेक्षणात् पूजाङ्गंपुरुषार्थत्त्वमिति च व्यवस्था बोध्येत्यर्थः । स्मर्यन्ते चापराधनिमित्तानि-

''अकर्मण्येन पुष्पेण यो मामर्चयते नरः । पतनं तस्य वक्ष्यामि तच्छृणुष्व वसुन्धरे !''॥

''अदत्त्वा गन्धमाल्यानि धूपं यो मे प्रयच्छति'' इति । तथा— ''यानेन वा पादुकाभ्यां गमनं भगवद्रूहे ।

#### सूत्र :- १५

सूत्र लूभिडा: परभात्भानी सेवामां બત્રીસ અપરાધો છે तेनो त्याग એજ પૂજાનું અંગ છે કે પુરુષાર્થ પણ છે? તેના ઉત્તરમાં કહે છે... सूत्र: निमित्तगुणव्यपेक्षणादपराधेषु पूजाङ्गम् पुरुषार्थत्त्वम्॥२-२-१५॥ पदच्छेद: निमित्तगुणव्यपेक्षणात् अपराधेषु पूजाङ्गम् पुरुषार्थत्त्वम्।

સૂત્રનો અર્થ :- ભગવાનની પૂજામાં અપરાધોમાં નિમિત્ત ગુણોની અપેક્ષાએ પૂજામાં અને પુરૂષાર્થ પણ થાય એમ વ્યવસ્થા જાણવી.

ભાષ્યાનુવાદ :- ભગવદ્પૂજામાં થતા અપરાધો :- જે માણસ પ્રમાદથી નિષિધ પુષ્પોથી મારી પૂજા કરે તેનું પતન થાય છે. એમ હું કહું છું. હે વસુન્ધરે! તેનું તમે શ્રવણ કરો.

- ૧. મને ચંદન પુષ્પાદિ સામગ્રી અર્પણ કર્યા વિના એકલો ધૂપ અર્પણ કરે.
- ર. ભગવાનના મંદિરમાં વાહન પર બેસીને કે પાદુકા પહેરીને જાય.
- ૩. પ્રભુના પ્રાગટય દિવસોમાં સેવા કરે નહિ.
- ૪. ભગવાનને પ્રણામ ન કરે.
- પ. મંદિરમાં ઉંચા આસને બેસે.
- દ. ભગવાનને એક હાથે પ્રણામ કરે.

जन्मोत्सवाद्यसेवा च ह्यप्रणामस्तदग्रतः ॥
उच्चासनारोहणं च भगवन्मन्दिरे तथा ।
एकहस्तप्रणामश्च तस्मिन् सुप्ते प्रदक्षिणम् ॥
एकाकिन्या स्त्रिया साकं स्वस्यैकस्य क्षणस्थितिः ।
उच्छिष्टे चैव वाशौचे भगवत्स्पर्शनादिकम् ॥
पादप्रसारणं चाग्रे हरेः प्रयङ्कबन्धनम् ।
शयनं भक्षणं वापि मिथ्याभाषणमेव च ॥
उच्चैभाषा रोदनं च निग्रहः कलहस्तथा ।
स्त्रीणां निरीक्षणं स्पर्शस्ताभिश्च ऋरभाषणम् ॥
शक्तौ गौणोपवासश्चाप्यनिवेदितभक्षणम् ।

- ૭. ભગવાન પોઢયા હોય ત્યારે પ્રદક્ષિણા કરે.
- ૮. મંદિરમાં સ્ત્રી એકલી હોય તેની સાથે સ્થિતિ કરે.
- ૯. મંદિરમાં એંઠા હાથે કે મુખે પ્રવેશ કરે.
- ૧૦. સૂતક હોય ને સ્પર્શ કરે.
- ૧૧. પગ પહોળા કરી બેસે.
- ૧૨. વસ્ત્રે ઢીંચણ બાંધીને બેસે.
- ૧૩. મંદિરમાં શયન કરે.
- ૧૪. કંઇક ખાય પીવે.
- ૧૫. મિથ્યા ભાષણ કરે
- ૧૬. ઉચે સાદે બોલે.
- ૧૭. કોઇનો નિગ્રહ કરે.
- ૧૮. કલેશ કંકાસ કરે.
- ૧૯. સ્ત્રીઓને નિહાળે.
- ૨૦. સ્ત્રીઓનો સ્પર્શ કરે.
- ૨૧. કૂર ભાષણ કરે.
- ૨૨. શરીરે સશક્ત છતાં ગૌણ ઉપવાસ કરે.

अधोवायुसमुत्सर्गः पौढपादासनं तथा ॥ ग्राम्यवार्ताप्रसक्तिश्च स्वश्लाघापाड्मुखासनम् । श्रीहरेर्नवधा भक्तावपराधा इमे मताः ॥ यत्नतो वर्जनीयास्ते विष्णुपूजनतत्परै'' रिति च ॥ २-२-१५ ॥ ननु पूर्वोक्तासु - नवविधश्रवणादिगौणभक्तिषु का ? श्रेयसी इत्याकाड्क्षायामाह- सुकृतजेति ॥

## सूत्र. सुकृतजत्त्वात् परहेतुत्त्वाच्च सर्वा अपि गौण्यः श्रेयस्यः।। २-२-१६ ॥

भा० सर्वा अपि गौण्यो भक्त्यः श्रेयस्यः- श्रेष्ठाः । तत्र हेतुः सुकृतजत्त्वात्, परहेतुत्त्वाच्च । वेदोदितस्ववर्णाश्रमोचित धर्मजन्यत्त्वाच्च ।

- ૨૩. અર્પણ કર્યા વિના જમે.
- ૨૪. અધોવાયુછોડે.
- ૨૫. પ્રૌઢ પાદ આસન કરી બેસે.
- ર દ. ગ્રામ્યવાર્તા કરે.
- ૨૭. સ્વમુખે પોતાના જ વખાણ કરે.
- ૨૮. ભગવાનથી અવળું મુખ રાખી બેસે.

આ સર્વે ભક્તિમાં અપરાધો માન્યા છે. તે હેતુથી પૂજામાં તત્પર વર્તનારે એમનો પ્રયત્નપૂર્વક ત્યાગ કરવો.

#### सूत्र :- १६

સૂત્ર ભૂમિકા :- પૂર્વે વર્ણવેલી નવ પ્રકારની ગૌણ ભક્તિમાં કઇ ભક્તિ શ્રેષ્ઠ છે ? તેના પ્રત્યુત્તરમાં અગ્રિમ સૂત્ર..

सूत्र :- सुकृतजत्त्वात् परहेतुत्त्वाच्च सर्वा अपि गौण्यः श्रेयस्यः ॥ २-२-१६ ॥

સૂત્રનો અર્થ: - સુકૃતયોગથી પ્રાપ્ત થતી હોવાને કારણે, તેમજ પરાભક્તિમાં હેતુભૂત હોવાને કારણે, સર્વે સાધનભક્તિ શ્રેષ્ઠ છે.

परा- या प्रेमलक्षणा भक्तिः, तदुत्पादकत्त्वाच्च तासाम् ॥ २-२-१६ ॥

ननु- यद्येवं गौणपरविभाग:, कथं तर्हि ''चतुर्विधा भजन्ते'' इति समानो निर्देश: ? इत्यत आह— गौणेति ॥

## सूत्र. गौणं त्रैविध्यं स्तुत्यर्थमितरेण साहचर्यात् ॥ २-२-१७ ॥

भा० आर्तादिभक्तत्रैविध्यं गौणम् । इतरेण- ज्ञानिना मुख्येन भक्तेन, साहचर्यं तु स्तुत्यर्थमेषाम् ॥ २-२-१७ ॥

नन्- गौण्याः— अङ्गभूतायाः, अङ्गिभावोऽपि कथमुपपद्येत ? इत्यत्राह— बहिरिति ॥

## सूत्र. बहिरन्तरत्त्वमुभयमिष्टिसम्बन्धवत् ॥ २-२-१८ ॥

ભાષ્યાનુવાદ :-નવે ભક્તિ શ્રેષ્ઠ:- નવ પ્રકારની સાધન ભક્તિ શ્રેષ્ઠ જ છે. કારણ વેદોક્ત વર્ણાશ્રમ ઉચિત ધર્મજન્ય હોવાથી, ને પરમ પ્રેમ લક્ષણા ભક્તિને સિદ્ધ કરનારી હોવાથી સર્વે ભક્તિ ઉત્તમ છે.

#### सूत्र :- ९७

સૂત્ર ભૂમિકા :- એ જ પ્રકારે હોય તો ગૌણ મુખ્ય વિભાગ શા માટે ? 'ચાર પ્રકારના ભક્તો મને ભજે છે' એમ સમાન નિર્દેષ કર્યો છે. તેના ઉત્તરમાં અગ્રિમ સૂત્ર.....

> सूत्र. गौणं त्रैविध्यं स्तुत्यर्थमितरेण साहचर्यात् ॥ २-२-१७ ॥ पदच्छेद:- गौणम् त्रैविध्यम् स्तुत्यर्थम् इतरेण साहचर्यात्।

સૂત્રનો અર્થ: ત્રણપ્રકારનું ભક્તપણું ગૌણ છે. અને જ્ઞાની સાથે તેનું સહ ગણન સ્તુતિ અર્થે જ છે.

ભાષ્યાનુવાદ :- આર્ત, જીજ્ઞાસુ ને અર્થાર્થી આ ત્રણે ભક્તનું ગૌણપણું છે. તેઓની જ્ઞાની ભક્ત સાથે ગણના માત્ર સ્તુતિને અર્થે છે.

#### सूत्र :- १८

સૂત્ર ભૂમિકા :- અંગભૂત ભક્તિનો પરસ્પર અંગાંગીભાવ

भा० एतासाम्- गौणीभक्तिनां, स्वाभिलिषतफलसम्बन्धेनावरोधात् बिहिष्ट्वम् । भगवदेकसम्बन्धेन तदनवरोधादन्तरत्त्विमत्युभयमि सङ्गच्छते। तत्र दृष्टांत:— इष्टिसम्बन्धवत्— यथा इष्टिर्यजनं तस्या देवतान्तरसम्बन्धेन स्वर्गीदिफलप्रदत्त्वाद्विहिष्ट्वम्, भगवत्सम्बन्धेनान्तरत्त्वं च तद्वत् ॥

यद्वा- यथा बृहस्पतिसवः स्वतन्त्रः, बाजपेये त्वङ्गं च भवति, तथेति भावः ॥ २-२-१८ ॥ तासामन्यदपि फलमस्तीत्याह- स्मरणेति ॥

## सूत्र. स्मरणकीर्तनादीनां पापनाशे प्रायश्चित्तभावात् । २-२-१९

भा० स्मृतिकीर्तनश्रवणादीनां पापनाशे प्रायश्चित्तभावात्– प्रसक्तस्य

કેમ ઘટે ? તેના સમાધાનમાં કહે છે..

सूत्र :- बहिरन्तरत्त्वमुभयमिष्टिसम्बन्धवत् ॥ २-२-१८ ॥ पदच्छेद :- बहि: अन्तरत्त्वम् उभयम् इष्टिसम्बन्धवत्।

સૂત્રનો અર્થ:- બહિર્ભાવ અને અંતર્ભાવ બંને ઘટે છે.યજ્ઞના સંબંધની પેઠે.....

ભાષ્યાનુવાદ :- ગૌણી ભક્તિનો સ્વ અભિલિષત ફળના સંબંધથી અવરોધ રૂપ હોવાથી બહિર્ભાવ છે. અને ભગવાનના જ સંબંધને લીધે અવરોધ નહિ હોવાથી અંતર્ભાવ એમ બંને પ્રકારે ઘટે છે. જેમ કે યજ્ઞમાં ઇન્દ્રાદિ દેવતાઓના સંબંધથી ફળ આપનાર થાય છે, માટે બહિર્ભાવ છે. અને ભગવદ્ સંબંધથી અંતર્ભાવ પણ છે. અથવા જેમ બૃહસ્પતિસવ સ્વતંત્ર છે. છતાં વાજપેય યાગમાં તેનું અંગ પણ થાય છે, તેમ શ્રવણાદિ સાધનનો પરસ્પર અંગાંગીભાવ જાણવો.

#### सूत्रः- १€

सूत्र ભૂમિકા: ગૌણભક્તિનું અન્ય ફળ દર્શાવે છે સૂત્રકાર. सूत्र: स्मरणकीर्तनादीनां पापनाशे प्रायश्चित्तभावात्। २-२-१९ सूत्रनो અर्थ: स्मरण કીર્તનાદિ ભક્તિનું પાપનાસમાં પ્રાયશ્चિત

पापस्य, सतां वा पापानां प्रणाशने प्रायश्चित्तभावात् - प्रायश्चित्तभाव-स्मारणादिति यावत् । तथा च स्मार्यते - ''प्रायश्चित्तान्यशेषाणि तपःकर्मात्मकानि वै । यानि तेषामशेषाणां कृष्णानुस्मरणं परम्'' ॥ ''कृते पापेऽनुतापो वै यस्य पुंसः प्रजायते । प्रायश्चित्तं तु तस्यैकं नामसंस्मरणं प्रभोः''॥ ''यन्नामकीर्तनं भक्त्या विलायनमनुत्तमम् । मैत्रेयाशेषपापानां धातुनामिव पावकः'' इति ॥ २-२-१९ ॥

ननु- श्रीकृष्णस्मरणादेः सकलपापप्रायश्चित्तत्त्वे चान्द्रायणादिविधेरप्रामाण्यं स्यादित्यत्राह- भूयसामिति ॥

## भूयसां भूयांसि चेदाप्रयाणमुपसंहाराह्रध्विप तथा । २-२-२०

भा० भूयसां— प्रबलपापानाम्, भूयांसि- प्रबलप्रायश्चित्तानि भवन्ति, इति चेत् आप्रयाणमुपसंहाराल्लध्वपि तथा । केषांचित् पापानामाप्रयाण-भनायेकुं छे.

ભાષ્યાનુવાદ :- ભગવજ્ઞામ સ્મરણ જેવું કોઇ પ્રાયશ્ચિત નથી :- આગામી અથવા વિદ્યમાન પાપનો સમૂળ નાશ કરવામાં સ્મરણ કીર્તનાદિ ભક્તિનું પ્રાબલ્યપણું કહ્યું છે.સ્મૃતિમાં કહ્યું છે... 'તપ અને સત્કર્મરૂપ સમગ્ર પ્રાયશ્ચિતો કહ્યાં છે, તેના મધ્યે શ્રીકૃષ્ણનું અખંડ સ્મરણ એ મોટું પ્રાયશ્ચિત છે. 'પાપ કર્મ થયા પછી અનુતાપ કરનાર પુરૂષને પ્રભુનું નામસ્મરણ કરવું એ એક મહાન્ પ્રાયશ્ચિત છે.' 'હે મૈત્રેય! ભક્તિપૂર્વક ભગવાનનું નામ કીર્તન એ અગ્નિ જેમ ધાતુને શુદ્ધ કરે તેમ સમગ્ર પાપનો વિનાશ કરવામાં ઉત્તમ ઉપાય છે.'

#### सूत्र :- २०

સૂત્ર ભૂમિકા :- શ્રીકૃષ્ણ સ્મરણ જ સમગ્ર પાપનું પ્રાયશ્ચિત માનવામાં આવે તો ચાંદ્રાયણાદિક તપનું વિધાન મિથ્યા ઠરે, તેના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્રાવતરણ...

सूत्र :- भूयसां भूयांसि चेदाप्रयाणमुमुपसंहाराल्रध्विप तथा ॥ २-२-२० ॥ पदच्छेद :- भूयसां भूयांसि चेत अप्रयाणम् उपसंहारात् लधु अपि तथा। मामरणान्तमुपसंहारात् - विधानात् । अतस्तानिदुःसाध्यानीति, लघ्विप-सुशकमन्यदिप, तथा - विकल्पेन तत्र विधीयते । तन्नायं नियमो भूयसां भूयोभिरेव भाव्यमिति ॥ २-२-२० ॥

ननु- धर्मशास्त्रे विहितयोर्गुरुलघुपक्षयोर्युक्तोऽयं निर्णयः, अस्य तु कथमित्यत आह-तथेति ॥

## सूत्र. तथा सामर्थ्यादपरशब्दात् ॥ २-२-२१ ॥

भा० अस्य— हरिस्मरणादे:, तथा सामर्थ्यात् -चान्द्रायणाद्यपरिहार्यानेक-जन्मकृतपापप्रणाशने सामर्थ्यात् । तथा चोक्तम् श्रीमद्भागवते— ''न निष्कृतैरुदितैर्ब्बह्मवादिभिस्तथा विशुद्धयत्यघवान्

સૂત્રનો અર્થ: મોટાં પાપોનાં પ્રાયશ્ચિતો મોટાં હોય તો મરણપર્યંતનું વિધાન હોવાથી લઘુપાપ પણ તેવું જ જાણવું.

ભાષ્યાનુવાદ :- પ્રાયશ્વિતમાં સરળતા :- પ્રબળ પાપનું પ્રબળ પ્રાયશ્વિત હોય તો મરણ સુધીનું વિધાન હોવાથી નાનું જ જાણવું. કેટલાંક પાપોનું મરણપર્યંત સુધી વિધાન છે. તેથી તે દુઃસાધ્ય છે.તેથી નાનું પણ સુખેથી અનુષ્ઠાન થઇ શકે તેથી તેનો વિકલ્પ કહ્યો છે. તેથી એવો નિયમ નથી કે મોટાં પાપોનાં પ્રાયશ્વિત મોટાં જ હોય!

#### भूत्र :- २१

સૂત્ર ભૂમિકા :- ધર્મશાસ્ત્રમાં દર્શાવેલા મહાન્ અને અલ્પ પ્રાયશ્ચિતનો નિર્ણય યોગ્ય છે. પરંતુ આને માટે કેમ યોગ્ય કહેવાય? તેના સમાધાનમાં કહે છે...

सूत्र :- तथा सामर्थ्यादपरशब्दात् ॥ २-२-२१ ॥ पदच्छेद :- तथा सामर्थ्यात् अपरशब्दात्।

સૂત્રનો અર્થ: પરમાત્માના સ્મરણનું સામર્થ્ય જ તેવા પ્રકારનું છે. તેમજ એક 'શરણાગતિ' શબ્દનો પ્રયોગ જોવામાં આવે છે માટે .....

ભાષ્યાનુવાદ:- ભગવત્ સ્મરણનો પ્રભાવ:- ભગવદ્ સ્મરણનું

व्रतादिभिः । यथा हरेर्नामपदैरुदाहृतैस्तदुत्तमश्लोकगुणोपलम्भकम्'' ॥

''नैकान्तिकं तिद्ध कृतेऽिप निष्कृते मनः पुनर्धाविति चेदसत्पथे । तत्कर्मनिर्हारमभीप्सतां हरेर्गुणानुवादः खलु सत्त्वभावनः'' इति ॥ इत्थं च श्रवणादेः प्रायश्चित्तस्थानीयता किम्पुनर्न्यायसिद्धा ? ॥

हेत्वन्तरमाह- अपरशब्दात् । ''सर्वधर्मान् परित्यज्य मामेकं शरणं व्रज । अहं त्वा सर्वपापेभ्यो मोक्षयिष्यामि मा शुचः'' ॥ इति भगवद्गीता-वाक्येन भगवच्छरणमात्रस्याप्यखिलपापनाशकत्त्वश्रवणात् ॥ २-२-२१ ॥

एतानि च हरिस्मरणादीनि प्रायश्चित्तस्थाने क्रियमाणानि न तद्धर्मापेक्षाणीत्याह- तदिति ॥

## सूत्र. तत्स्थानत्त्वादनन्यधर्मः खलेवालीवत् ॥ २-२-२२ ॥

સામર્થ્ય જ અલૌકિક છે, તે હેતુથી ચાંદ્રાયણાદિક વ્રતથી પણ નિવારણ નહીં થતાં અનેક જન્મોનાં પાપનો સમૂલ નાશ કરવામાં સ્મરણ સમર્થ છે.શ્રીમદ્ભાગવત્ કહે છે, "બ્રહ્મવાદી પુરુષોએ પ્રાયશ્ચિત રૂપે દર્શાવેલ વ્રતના અનુષ્ઠાનથી પાપી પુરુષ જેવો શુદ્ધ થતો નથી, તેવો ભગવન્નામ સ્મરણથી થાય છે. અને એ નામ સ્મરણ ઉત્તમકીર્તિમાન પરમાત્માના અનંત કલ્યાણકારી ગુણોની સિદ્ધિ કરાવનાર છે."

'પ્રાયશ્ચિત કરવા છતાં ચંચળ મન પુનઃપુન અસત્ માર્ગે જ દોડે છે. તેથી કર્મસમૂહનો પરિહાર કરવા ઇચ્છતા મનુષ્યોને પરમાત્માના ગુણાનુવાદ જ નિશ્ચય અંતઃકરણની શુદ્ધિ કરનારો થાય છે.'

અન્ય હેતુ દર્શાવે છે 'શરણાગતિ' શબ્દનો પ્રયોગ છે માટે. ગીતામાં ભગવાન કહે છે, હે અર્જુન! સર્વ ધર્મનો ત્યાગ કરી મારું એકનું જ શરણું સ્વીકાર. હું તને સર્વ પાપ થકી મુક્ત કરીશ. તું શોક ન કરીશ'

આ પ્રકારે ગીતામાં શરણાગતનાં સમગ્ર પાપ નાશ કરવાનું વિધાન કરેલું સંભળાય છે.

#### सुत्र :- २२

સૂત્ર ભૂમિકા :- - હરિસ્મરણાદિ પ્રાયશ્ચિતના સ્થાને કરવામાં

भा० हरिस्मरणादिरनन्यधर्मः, प्रायश्चित्ताङ्गैर्मुण्डनादिभिर्न युज्यते । कस्मात् ?तत्स्थानत्त्वात्-साङ्गप्रायश्चित्तस्थानत्त्वात्।यथा-पशुनियोजने यूपकार्ये विधीयमानः खलेवाली न यूपधर्ममष्टाश्चीकरणादिनान्वेति तथा ॥ २-२-२२ ॥ अथाधिकारी विचार्यते- आनिन्होति ॥

## सूत्र. आनिन्द्ययोन्यधिक्रियते पारम्पर्यात्सामान्यवत् ॥२-२-२३

भा० निन्द्ययोनयः - अन्त्यजादयः- तान् अभिव्याप्य सर्वोऽप्यधिक्रियते। अर्थित्त्वसामर्थ्ययोरिवशेषात् । श्रुतावनिधकारेऽपि पारम्पर्यात्-परम्परया पुराणाद्यर्थोपदेशलक्षणपरम्परया तदर्थविज्ञानेऽधिकारात्। सामान्यवत्- यथा अहिंसादौ सामान्यधर्मेऽधिकारः, तथा ॥ २-२-२३ ॥ अन्यत्राप्यधिकारं समर्थयति- अत इति ॥

આવે છે છતાં તેના અંગભૂત સ્નાનાદિ ક્રિયાની અપેક્ષા નથી. એનું નિરૂપણ કરે છે આ સૂત્રમાં.....

सूत्र :- तत्स्थानत्त्वादनन्यधर्मः खलेवालीवत् ॥ २-२-२२ ॥ पदच्छेद :- तस्य स्थानत्वात् अनन्यधर्मः खलेवालीवत्।

સૂત્રનો અર્થ: હરિસ્મરણ અન્યધર્મ નિરપેક્ષ છે. અંગ સહિત પ્રાયશ્ચિતરૂપે સ્વીકાર્યું છે માટે. યજ્ઞના ખલેવાલીની પેઠે.

ભાષ્યાનુવાદ :- હરિસ્મરણને અન્ય ધર્મની અપેક્ષા નથી.તેને પ્રાયશ્ચિતના અંગભૂત મુંડનસ્નાનાદિક ક્રિયાની અપેક્ષા નથી. તેને અંગે સહિત પ્રાયશ્ચિતરૂપે માન્ય કરેલું છે. તે હેતુથી જેમ પશુનિયોજન યૂપકાર્ય નિમિત્તે વિધાન કરેલ અષ્ટકોણને આકારે ખલેવાલી બનાવામાં આવતો નથી. છતાં તેને યૂપ કરીકે સ્વીકારે છે તેમ.

#### सूत्र :- २३

सूत्र लूभिङा: - (सिक्तिमां अधिक्षारीनो वियार क्रे छे. सूत्र: - आनिन्द्ययोन्यधिक्रियते पारम्पर्यात्सामान्यवत् ॥ २-२-२३ ॥ पदच्छेद: - आनिन्द्य योनि अधिक्रियते पारम्पर्यात् सामान्यवत्। स्कान्दे च -

सूत्र. अतो हि विपक्कभावानां तल्लोके तदाचरणम् ॥ २-२-२४

भा० यतः सर्वेषामि भक्ताविधकारोऽतो हेतोविपक्षभावानाम् निःशेषतोऽपगतकामक्रोध-लोभमानमोहादीनाम्, तल्लोके- तत्तल्लोके, तदाचरणम्- मनुष्यलोके शुकार्षभवामदेवादीनाम्, बदिरकाश्रमे तनूद्धवादीनाम्, श्वेतद्वीपे निरन्नमुक्तानाम्, स्वर्गादौ नारदसनकादीनाम्, भक्तेराचरणं पुराणादौ श्रूयते । तथा हि- श्रीमद्भागवते प्रथमस्कन्धे '' आत्मारामाश्च मुनयो निर्ग्रन्था अप्युरुक्रमे । कुर्वन्त्यहैतुर्की भक्तिमित्थम्भूतगुणो हरिः'' ''नैर्गुण्यस्था रमन्ते स्म गुणानुकथने हरेः'' ॥ गीतायां च- ''ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मा न शोचित न काङ्क्षित । समः सर्वेषु भूतेषु मद्भक्ति लभते पराम्'' ॥

સૂત્રનો અર્થ:- નિન્દા યોનિમાં જન્મેલો પણ અધિકારી થાય છે. પરમ્પરાથી એની પ્રાપ્તિ થાય છે. સામાન્ય ધર્મની પેઠે.

''ब्रह्मास्थाणुर्मनुर्दक्षो भृगुर्धर्मस्तथा यमः ।

ભાષ્યાનુવાદ :- શુદ્રને પણ ભક્તિનો અધિકાર :- નિન્દાયોનિમાં જન્મેલા ચાંડાલાદિકને પણ ભક્તિ કરવામાં અધિકાર છે. ત્રિવિધતાપદૂર કરવાની ઇચ્છારૂપ અર્થિત્વ અને પરમાત્માના ભજન સ્મરણરૂપ સામર્થ્યમાં વિશેષ તારતમ્ય નહિ હોવાથી. શુદ્રજ્ઞાતિને શ્રુતિમાં અધિકાર નહિ હોવા છતાં પુરાણાદિ ગ્રંથોની ઉપદેશ પરમ્પરાથી તેના અર્થને જાણવામાં અધિકાર છે. અહિંસાદિ સામાન્ય ધર્મમાં જેમ અધિકાર છે તેમ આ વિષયમાં પણ તેઓનો અધિકાર સહજ સિદ્ધ છે.

#### सूत्र :- २४

સૂત્ર ભૂમિકા :- દેવાદિ યોનિઓમાં પણ નામ સ્મરણાદિકનો અધિકાર છે એ વિષય પ્રસ્તુત કરે છે.

सूत्र: - अतो हि विपक्कभावानां तल्लोको तदाचरणम् ॥ २-२-२४ ॥ पदच्छेद: - अतः हि विपक्कभावानां तस्मिन् लोको तस्य आचरणम् । सूत्रनो अर्थ: - એટલે જ કામક્રોધાદિ રહિત થયેલા પરિપક્વ मरीचिरङ्गिराश्चात्रिः पुलस्त्यः पुलहः ऋतुः ॥ वैभ्राजश्च विसष्ठश्च विवस्वान् सोम एव च । कश्यपः कर्दमाद्याश्च प्रजानां पतयो मुने ! ॥ देवाश्च ऋषयः सर्वे सर्वे वर्णास्तथाश्रमाः । पूजयन्ति तमेवेशां प्रवृत्तं धर्ममास्थिताः ॥ सनः सनत्सुजातश्च सनकः ससनन्दनः । सनत्सुमारः कपिलः आरुणिश्च सनातनः ॥ ऋभुर्यतिश्च हंसाद्या मुनयो नैष्ठिकवृताः । तमेव पूजयन्तीशं निवृत्तं धर्ममास्थिताः ॥ वासुदेवस्याङ्गतया भावियत्त्वा सुरान् पितृन् । अहंसपूजाविधिना यजन्ते चान्वहं हि ते ॥ यथाधिकारमेते हि तेन यत्र नियोजिताः ।

દેવતા વગેરેને તે તે લોકમાં પણ ભક્તિનું આચરણ કરવામાં અધિકાર છે.

ભાષ્યાનુવાદ :- ભક્તિમાં સર્વેનો અધિકાર છે. તેથી કામ, ક્રોધ, લોભ, માન, અને મોહાદિ દોષથી પર થયેલા આત્માને તે તે લોકમાં ભક્તિનું આચરણ કરવામાં અધિકાર છે. મનુષ્યલોકમાં શુકદેવ, જડભરત, વામદેવ વગેરેએ ભક્તિ કરી. બદ્રિકાશ્રમમાં તનુઋષિ, ઉદ્ધવ વગેરે ભક્તિ કરે છે. શ્વેતદ્વિપમાં નિરન્નમુક્તો ભક્તિ કરે છે. સ્વર્ગલોકમાં નારદસનકાદિક વગેરે ભક્તિનું આચરણ કરે છે. તેમ પુરાણાદિ ગ્રંથોમાં વર્ણવ્યું છે.

શ્રીમદ્ભાગવતના પ્રથમ સ્કંધમાં.... 'આત્માના સ્વરૂપમાં જ આનંદ અનુભવતા નિર્ગન્થ પરિપૂર્ણ મહર્ષિઓ પરમાત્માની નિષ્કામ ભક્તિ કરે છે. કારણ ભગવાન એવા મહાગુણના નિધિ છે' 'નિર્ગુણ સ્થિતિમાં રમતા મહાપુરુષો પણ પરમાત્માના ગુણાનુવાદનું ગાન કર્યા કરે છે'.

ગીતામાં ભગવાન કહે છે 'બ્રહ્મરૂપે વર્તતો પ્રસન્નચિત્તજ્ઞાની ભક્ત પ્રિયવસ્તુના વિયોગથી શોક કરતો નથી ને પ્રિય વસ્તુની આકાંક્ષા કરતો નથી. સર્વ ભૂતપ્રાણિમાત્રમાં સમબુદ્ધિ રાખી મારી પ્રેમલક્ષણા ભક્તિ પામે છે.' प्रवृत्ते वा निवृत्ते वा धर्मे ते पालयन्ति तम् ॥ यस्य देवस्य मर्यादा न क्रामन्त्युभयेऽपि ते । ब्रह्मैक्यमाप्ता निर्विच्ना अपि ब्रह्मशिवादयः ॥ श्रीविष्णोः कुर्वते भिक्तं सन्तीत्थं तन्महागुणाः । एकान्तोपासनेनैव प्राक्क्ल्पेषुरमापतेः ॥ ये ब्रह्मभावं सम्प्राप्ता अजरामरतां गताः । अक्षराख्याः पुमांसस्ते श्वेतद्वीपेऽत्र धामनि ॥ सेवितुं वासुदेवं तं स्थिता देवर्षिणेक्षिताः''॥ इति॥ तथा नारायणीये-''क्षीरोदधेरुत्तरतः श्वेतद्वीपो महाप्रभः ।

સ્કન્દપુરાણમાં કહ્યું છે 'બ્રહ્મા, શંકર, મનુ, દક્ષ, ભૃગૃ, ધર્મ, યમરાજ, મરીચિ, અંગિરા, અત્રિ, પુલત્સ્ય, પુલહ,ક્રતુ, વૈભ્રાજ, વસિષ્ઠ, વિષ્વવાન, સોમ, કશ્યપ, કર્દમ વગેરે પ્રજાપતીઓ, દેવતાઓ, ઋષિઓ, સર્વે વર્ણ, સર્વે આશ્રમ આ બધા જ પ્રવૃત્તિધર્મનો આશ્રય કરી ભક્તિ કરે છે. તેમજ નૈષ્ઠિકવ્રતને આશરેલા સન્ સનત્ સુજાન સનક ને સનન્દન વગેરે સનકાદિકો, કપિલ, આરુણિ, સનાતન, યિત, હંસ વગેરે મુનિઓ નિવૃત્તિ પ્રધાન ધર્મનો આશ્રય કરી સર્વ નિયંતાની પૂજા કરે છે.'

'વાસુદેવ ભગવાનના અંગરૂપે ભાવના કરીને સર્વે દેવતાઓ અને પિતૃઓ અહિંસામય પૂજન વિધિથી નિરંતર ધર્મનું પાલન કરે છે.'

' બંને પ્રકારના પુરુષો ભગવાને બાંધેલી મર્યાદાનું ઉલ્લંઘન કરતા નથી. પરબ્રહ્મ સાથે એક્યભાવ પામેલા બ્રહ્મા, શંકર વગેરે દેવો માયામોહથી રહિત હોવા છતાં નિરંતર ભક્તિ કરે છે.આવા તો ભગવાનના મહાગુણો છે.'

'પૂર્વકલ્પમાં ભગવાનના એકાન્ત ઉપાસનથી બ્રહ્મ ભાવને પામેલા અજરઅમર નિરજ્ઞમુક્તોને શ્વેતદ્વિપમાં શ્રી વાસુદેવભગવાનની સેવા કરતા શ્રી દેવર્ષિ નારદે નિહાળ્યા.

નારાયણ આખ્યાનમાં લખ્યું છે ' ક્ષીરસાગરને ઉત્તરકાંઠે મહા

तत्र नारायणपरा मानवाश्चन्द्रवर्चसः ।।

एकान्त भावोपगतास्ते भक्ताः पुरुषोत्तमे ।

सहिताश्चाभ्यधावन्तस्ततस्ते मानवा द्रुतम् ॥

कृताञ्चलिपुटा हृष्टा नम इत्येववादिनः'' इति ।

एवं सर्वेषु सर्वेषां भक्ताविधकारः समर्थितः ॥ २-२-२४ ॥

पूर्वोक्ता या भक्तिस्तया सद्यो मुक्तिः, क्रमाच्च मुक्तिर्भवति । तत्र

क्रममुक्तिमाह- क्रमे त्विति ॥

सूत्र. ऋमे तु लोकान्तरा तदाप्तिः ॥ २-२-२५ ॥

भा० ऋमे तु- ऋमान्मुक्तौ तु भगवद्भक्तः स्थूलदेहं त्यकत्वा प्राणेन्द्रियमनोभिः सह सूक्ष्मदेहेनोर्ध्वं गच्छन् सूर्यमण्डलं याति, तत्र

भगवदुपासनाबलेन तमप्यतिलङ्घ्य स्वर्गादिलोकानेति । ततः सप्तर्षिलोकान् दृष्ट्वा ध्रुवलोकं प्राप्य महर्जनतपोलोकानितक्रम्य सत्यलोकं प्राप्नोति । ततो भूम्यप्तेजोऽनिलाकाशाहंमहत्प्रकृत्याद्यावरणान्याविध्य प्राकृतं त्यक्त्वा दिव्यदेहेन दिव्याप्राकृतानन्तविभूति गोलोकं याति । तत्र ब्रह्मात्मना कृष्णं सेवते एवं क्रमोऽस्ति । एवं क्रमेण मुक्तिं गच्छतो भक्तस्य, लोकान्तरा-

તેજસ્વી શ્વેતદ્વિપ ધામ છે. તે ધામમાં ચંદ્રના કિરણ સરખા તેજસ્વી અને એકાંતભાવને પામેલા ભગવદ્પરાયણ સ્નેહી મુક્તપુરુષો પરમાત્માની સન્મુખ એકસાથે ત્વરાથી દોડતા દોડતા બે હાથ જોડી વારંવાર વંદન કરે છે'. આ પ્રકારે સર્વ શાસ્ત્રમાં સર્વ વર્ણના મનુષ્યોને ભક્તિમાં અધિકારી કહ્યા છે.

#### सूत्र :- २५

સૂત્ર ભૂમિકા :- પૂર્વે વર્ણવેલ ભક્તિથી સઘમુક્તિ ને ક્રમમુક્તિ થાય છે. તેમાં પ્રથમ ક્રમમુક્તિનું વર્ણન કરે છે.

> सूत्र :- क्रमे तु लोकान्तरा तदाप्तिः ॥ २-२-२५ ॥ पदच्छेद :- क्रमे तु लोकान्तरा तस्या आप्तिः। सूत्रनो अर्थ :- क्रममुक्तिमां तेते લोक्षमां (मिक्ति प्राप्त थाय छे.

तेषु तेषु लोकेषु मध्ये तिष्ठतस्तत्तल्लोकैश्वर्यं भुञ्जानस्यापि । तदाप्ति:- तस्याः परभक्तेराप्तिःप्राप्तिर्भवति, न तु वैभव भोगासक्त्या तद्विघात इत्यर्थः । २-२-२५ अथ सद्योमुक्तिमाह-

## स्त्र. उत्क्रान्तावेव तदभिधानात् ॥ २-२-२६ ॥

भा० उत्क्रान्तिः- सूक्ष्मशरीरस्य स्थूलशरीराद्वहिर्भावः । ब्रह्मरन्ध्रं भित्त्वोत्क्रान्तस्य तस्य तदानीमेव तदभिधानात्- तस्य ब्रह्मधामगमनस्य ब्राह्मेण रूपेण विधानात् ॥ २-२-२६ ॥

नन्- आनिन्द्ययोन्यधिकारश्चेदानिन्द्यचिरतमप्यधिकारः स्यात् ।

ભાષ્યાનુવાદ: - ક્રમમુક્તિ: ક્રમથી મુક્તિમાં ભગવદ્ભક્ત સ્થૂળદેહનો ત્યાગ કરી પ્રાણ, ઇન્દ્રિયો ને મને સહિત સૂક્ષ્મદેહ સાથે ઉર્ધ્વલોકમાં ગતિ કરીને સૂર્યમંડળને પામે છે. ભગવાનની ઉપાસનાના બળથી તે લોકને અતિક્રમણ કરી સ્વર્ગાદિ લોકને પામે છે. ત્યાંથી મહર, જન, તપ, લોકનું પણ અતિક્રમણ કરી સત્યલોકને પામે છે. ત્યાંથી પૃથ્વી, જળ, તેજ, વાયુ, આકાશ, અહંકાર, મહત્, પ્રકૃતિ વગેરે અષ્ટ આવરણોને ભેદી પ્રકૃતિના કાર્યનો ત્યાગ કરી દિવ્ય અપ્રાકૃત અનંતવિભૂતિ સંપન્ન ગોલોકધામને દિવ્યદેહથી પામે છે. ત્યાં બ્રહ્મરૂપે પરબ્રહ્મની સેવા કરે છે. આ ક્રમમુક્તિ છે. આ પ્રકારના ક્રમથી મુક્તિ પામેલ ભક્ત તે તે લોકના એશ્વર્યને ભોગવતા પરાભક્તિને પામે છે. તેમ છતાં તેને એશ્વર્યભોગમાં આસક્તિરૂપ વિઘ્ન થતું નથી.

#### सूत्र :- २६

સૂત્ર ભૂમિકા :- આ સૂત્રમાં સઘમુક્તિનું વર્ણન કરે છે. सूत्र:- उत्क्रान्तावेव तदभिधानात् ॥ २-२-२६ ॥ पदच्छेद:- उत्क्रान्तौ एव तस्य अभिधानात्। સ્ત્રનો અર્થ:- ઉત્ક્રાંતિ સમયમાં જ બ્રહ્મમય થવાનું વિધાન છે. ભાષ્યાનુવાદ :- સદ્યમુક્તિ :- સ્થૂલ શરીરથી સૂક્ષ્મશરીરની अविशेषात्, तथा सित महापातिकनामिप स्यादिधकार इत्यत्राहमहेति ॥ सुत्र. महापातिकनामप्यार्त्ताविधकार: ॥ २-२-२७ ॥

भा० ब्रह्महत्या, सुरापानं, सुवर्णस्तेयं, गुरुतल्पगमनं, तद्वतां संसर्गश्चेति महापातकानि, तद्वतामिष्यात्तौं जातायामस्ति भक्ताविधकारः 11 7-7-7911

नन्- कुत्रचिदेकान्तधर्मः, कुत्रचिद्धिक्तिरित्युभेऽपि मोक्षसाधनत्त्वेन प्राप्ते किं तयोरेक एवार्थ: ? पृथगर्थी वेत्याशङ्क्याह- तद्द्वयमपीति ॥

सूत्र. तद्द्वयमिप सा, गीतार्थप्रत्यभिज्ञानात् ॥ २-२-२८ ॥

બહાર ગતિ થવા રૂપ ઉત્ક્રાંતિના સમયે જ બ્રહ્મરન્ધ્રનું ભેદન કરી શરીરથી બહાર નીકળેલા ઉપાસકને બ્રહ્મરૂપે બ્રહ્મધામની પ્રાપ્તિનું વિધાન હોવાથી સાક્ષાતુ મુક્તિ કહી છે.

#### **सूत्र :- २**९

સૂત્ર ભૂમિકા:- નિઘયોનિમાં જન્મેલા ચાંડાલ વગેરેને પણ જો ભક્તિમાં અધિકાર હોય તો મહાપાતકીઓને પણ અધિકાર પ્રાપ્ત થાય એના સમાધાનમાં અગ્રિમ સુત્ર...

स्त्र:- महापातिकनामप्यार्त्ताविधकार: ॥ २-२-२७ ॥ पदच्छेद:- महापातिकनाम् आपि आर्त्ता अधिकार:

સ્ત્રનો અર્થ: મહાપાતકીને પણજો અત્યંત વૈરાગ્ય થાય તો તેઓને પણ ભક્તિમાં અધિકાર છે.

ભાષ્યાનુવાદ :- મહાપાતકિ પણ ભક્તિનો અધિકારી:-

પંચમહાપાપ:- બ્રહ્મહત્યા, સુરાપાન, સ્વર્ણચોરી, ગુરુસ્ત્રીગમન, અને આ મહાપાપ કરનારનો સંગ એ પંચમહાપાપ છે. તેઓને પણ જો અંતરમાં પશ્ચાતાપ પૂર્વક દીનભાવ સાથે નિર્વેદ જન્મે તો તેઓનેપણ ભક્તિમાં અધિકાર મળે છે.

भा० तद्द्वयमिष- यदेकान्तधर्मशब्देन निर्दिश्यते, यच्च भक्तिशब्देन निर्दिश्यते तद्द्वयमिष, सा - परैव भक्तिः, कस्मात् ? गीतार्थप्रत्यभिज्ञानात्। गीतार्थः- ''भक्त्या त्वनन्यया शक्य अहमेवंविधोऽर्जुन !'' इत्यादिवचनार्थः। तस्य प्रत्यभिज्ञानात्- ''नूनमेकान्तधर्मोऽयं श्रेष्ठो नारायणिप्रयः'' इत्यनेन नारायणीयेन एकान्तधर्म इति निर्देशेनैव प्रत्यभिज्ञानात्, सैवेयिमिति प्रत्यभिज्ञानात्।

यद्वा- गीतार्थस्य गीतायामभिहितस्य पर भक्त्यभिख्यस्यार्थस्य नारायणीये- ''केनैष धर्म: कथित'' इति पृष्टे- ''समुपेढेष्वनीकेषु कुरुपाण्डवसेनयो: । अर्जुने विमनस्के वै गीता भगवता स्वय'' मित्यादिनोत्तरयता प्रत्यभिज्ञानात्- प्रत्यभिज्ञापनात् ॥ २-२-२८ ॥ परां भक्तिं कृत्वैव भगवन्तं प्राप्नोतीत्याह- परामिति

#### भूत्र :- २८

સૂત્ર ભૂમિકા :- કોઇ જગ્યાએ એકાંતિકધર્મ ને કોઇ જગ્યાએ ભક્તિને મોક્ષસાધન તરીકે નિરુપ્યા છે. એ બંનેનો એક જ અર્થ છે કે ભિન્ન ભિન્ન? તેના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્રનું અવતરણ કરે છે શ્રી શાંડિલ્ય મહર્ષિ.

सूत्र:- तद्द्वयमिष सा, गीतार्थप्रत्यिभज्ञानात् ॥ २-२-२८ ॥ पदच्छेद:- तत् द्वयम् अपि सा, गीतार्थप्रत्यिभज्ञानात्।

સૂત્રનો અર્થ: - એ બંને પણ પરાભક્તિ જ છે. ગીતામાં કહેલા અર્થનું પ્રત્યભિજ્ઞાન - હોવાથી. તેનું તેમાં સંસ્મરણ હોવાથી.

ભાષ્યાનુવાદ: એકાંતિકધર્મઅને ભક્તિ શબ્દની એકાર્થતાઃ-એકાંતિકધર્મ શબ્દથી જે કહેવાય છે તે ભક્તિ શબ્દથી જ કહેવાય છે. તે બંને પરાભક્તિ જ છે. ગીતામાં તેનું સંસ્મરણ કરેલું છે.

'ભગવાન કહે હે અર્જુન ! અનન્ય એકાંતિક ભક્તિથી હું આ પ્રમાણે જોવા જાણવા શક્ય છું.'

'નિશ્ચે આ એકાંતિક ધર્મ જ સર્વોત્તમ દેવ શ્રીનારાયણને અત્યંત પ્રિય છે.' આ રીતે એકાંતધર્મનું સંસ્મરણ કર્યું છે તેથી એ પરા ભક્તિ છે. सूत्र. परां कृत्वैव, तथा ह्याह भगवान् ॥ २-२-२९ ॥

इति श्रीभक्तिमीमांसाशास्त्रस्य श्रीशाण्डिल्यमुनिप्रणीतस्य भक्तिसूत्रस्य द्वितीयाध्यायस्य द्वितीयमाह्निकम् ॥ २-२ ॥

पराम् - अत्यर्थानन्यप्रेमलक्षणां मुख्यां भक्तिं कृत्वैव प्राप्यैवेत्येतत् । भगवन्तं प्राप्नोति । तथा ह्याह भगवान्- ''भक्त्या मामभिजानाति यावान् यश्चास्मि यादृशः । ततो मां तत्त्वतो ज्ञात्त्वा विशते तदनन्तर''मिति । भक्त्या-परया भक्त्या । ज्ञात्त्वा तदनन्तरम् ततो हेतोः- तस्या एव पराया भक्तेहेंतोर्विशते प्राप्नोति माम् ॥ २-२-२९ ॥

અથવા ગીતામાં વર્ષાવેલ પરાભક્તિને નારાયશી આખ્યાનમાં 'આ ધર્મ કોણે કહ્યો છે' આ પ્રકારનો પ્રશ્ન પૂછતાં 'કુરુ પાંડવોની સેનાઓના સમૂહો લડવા તૈયાર થયા, તે સમયે અર્જુન ઉદાસ થતાં ભગવાને એ ધર્મો કહ્યા છે'

વગેરે વચનોથી એ ધર્મનું સંસ્મરણ ક્યું છે. તેથી એકાતિક ધર્મને ભક્તિ બંને એક જ છે.

#### सूत्रः - २€

સૂત્ર ભૂમિકા :- પરાભક્તિથી જ ભગવાનની પ્રાપ્તિ થાય છે તેનું પ્રતિપાદન કરે છે આ સૂત્ર.

> सूत्र:- परां कृत्वैव, तथा ह्याह भगवान् ॥ २-२-२९ ॥ पदच्छेद:- परां कृत्वा एव, तथा हि आह भगवान्।

સૂત્રનો અર્થ: પરાભક્તિના અનુષ્ઠાનથી જ પરમાત્મા પમાય છે એ પ્રકારે ભગવાને જ કહ્યું છે.

ભાષ્યાનુવાદ:-પરમાત્માની પ્રાપ્તિનું સાધનઃ- અત્યંત પ્રેમલક્ષણા ભક્તિથી જ ભગવાન પ્રાપ્ત થાય છે. એ પ્રકારે ભગવાન કહે છે. 'હું જેવો ને જે સ્વરૂપે રહ્યો છું, તેવોજ મને ભક્તિથી જાણી શકે છે. જાણીને પછી મારામાં પ્રવેશ કરે છે.'

આ પ્રકારે પરમાત્માની પ્રાપ્તિનું એક સાધન પરા ભક્તિ જ છે.

इति श्री परमभक्तिसमाराध्यभगवत्सहजानन्द-परमानुग्रहपात्रभूतसकलविद्वज्जनसाघुजनपूजित सद्गुरुवर्य श्री नित्यानन्दमुनिविरचिते श्री शाण्डिल्यसूत्र भाष्ये द्वितीयाध्यायस्य द्वितीयमाह्निकम् ॥ २-२- ॥ समाप्तो द्वितीयोऽध्याय: ॥ २ ॥

આ પ્રકારે શ્રી સહજાનંદ સ્વામીના અનુગ્રહભાજન વિદ્વત્ શિરોમણી શ્રી નિત્યાનંદ સ્વામી વિરચિત શ્રીશાંડિલ્યસૂત્ર ભાષ્યનો વેદાન્તાચાર્ય સ્વામી સત્યપ્રસાદ દાસજી વિરચિત ગુર્જરાનુવાદ સમાપ્ત થયો.



जयतु भगवान् श्रीस्वामिनारायणः तृतीयोऽध्यायः

समस्तिचदिचद्वस्तुशेषिणं सर्वकारणम् । तं नौमि सहजानन्दमक्षरात्परतः परम् ॥१॥

भा० द्वितीयाध्यायस्य द्वितीयाह्निके- श्रवणादिभक्तेः परभक्त्युत्पा-दकतोक्ता, श्रवणादिभक्तिभिरन्तःकरणपावित्र्यं चोक्तम्, श्रवणादिषु येन भगवत्प्रसन्नता तस्य बलिष्टक्त्वमुक्तम्, परमेश्वरापितकर्मभिर्बन्धनिवृत्तिरुक्ता, ईश्वरानिपतिक्रियाफलं देहशुद्धिरेव, न मोक्ष इत्यप्युक्तम्, मनःस्थैर्यार्थं

#### અધ્યાય -3

#### આહ્રિક -૧

મંગલાચરણ:- ' સમસ્ત ચિત્ અચિત્ આત્માને જગતના શેષિ અંતર્યામી સ્વરૂપ, સર્વકારણના કારણ, સર્વથી પર અક્ષરબ્રહ્મથી પણ પાર શ્રી પુરુષોત્તમ સહજાનંદ સ્વામીના ચરણોમાં હું ભાવથી વંદન કરું છું.

અધ્યાયભૂમીકા:- દ્વિતીય અધ્યાયના બીજા આક્ષિકમાં શ્રવણાદિ ભક્તિની ઉત્પત્તિના સાધનનો નિર્દેષ કર્યો. અંતઃકરણની પવિત્રતા કહી. શ્રવણાદિ સાધનોમાં જે સાધનના અનુષ્ઠાનથી ભગવદ્પ્રસન્નતા થાય તેનું બલિષ્ઠપણું કહ્યું, પરમેશ્વરને અર્પણ કરેલાં કર્મોથી બંધનિવૃત્તિ કહી. અર્પણ કર્યા વિનાની ક્રિયાનું ફળ માત્ર શરીરશુદ્ધિ વર્ણવી. મનની સ્થિરતા માટે ધ્યાયનો નિયમ કહ્યો. ભગવાનનું ચરણોદક અને પ્રસાદીભૂત અન્નની પવિત્રતા કહી. આર્ત, જીજ્ઞાસુ, અર્થાર્થી એ ત્રણ પ્રકારના ભક્તોની ગૌણતા કહી. ગૌણ ભક્તિનું બાહ્યપણું ને અંતરંગપણું કહ્યું. ધર્મશાસ્ત્રમાં કહેલાં પાપનાં પ્રાયશ્ચિતના સ્થાનની યોગ્યતા ભક્તિથી જ દર્શાવી. ક્રમમુક્તિને સદ્ય મુક્તિની વાત કહી ને અંતમાં એકાંતિકધર્મ ને ભક્તિની એકતાનું પ્રતિપાદન કર્યું.

ध्याननियम उक्तः, भगवत्पादोदकप्रासादिकयोग्रीह्यतोक्ता, आर्तादिभक्ति-त्रैविध्यस्य गौणत्त्वमुक्तम्, गौणभक्तिनां बहिरङ्गान्तरङ्गत्त्वमुक्तम्, धर्मशास्त्रोक्तपापप्रायश्चित्तस्थानार्हत्त्वं भगवद्भक्तेरुक्तम्, क्रममुक्तिः सद्योमुक्तिश्चोक्ता, भक्त्येकान्तिकधर्मयोरैक्यमुक्तम् ॥

अथ तृतीयाध्याये भजनीयस्वरूपमुच्यते, तच्चैकमनेकं वेत्याशङ्कायामाह- भजनीयमिति ॥

## सूत्र. भजनीयमिदमद्वितीयं कृत्स्त्रस्य तत्स्वरूपत्वात् ॥ ३-१-१

भजनीयमिदं श्रीकृष्णस्वरूपम्, अद्वितीयम्- एकमेव, नान्यत् । कृत्स्त्रस्य- भजनीयतया तत्र तत्रोक्तस्याग्नीन्द्रसूर्यादेः तत्स्वरूपक्त्वात् । प्रपञ्चितं

સૂત્રનો અર્થ:- ઉપાસના કરવા યોગ્ય આ સ્વરૂપ અદ્વિતીય છે સર્વે તેનું શરીર છે માટે.

ભાષ્યાનુવાદ :- ઉપાસ્ય એક નારાયણ :- ઉપાસનીય શ્રીકૃષ્ણનું સ્વરૂપ એક જ છે. તેતે પ્રસંગને અનુરૂપ ભજન કરવા યોગ્ય કહેલા ઇન્દ્ર, અગ્નિ, સૂર્યાદિ સર્વે દેવતાઓ પરમાત્માનું શરીર છે. વિભૂતિ અધ્યાયમાં તેનું વિસ્તારથી વર્ણન કર્યું છે. અન્ય સ્મૃતિગ્રંથમાં પણ કહ્યું છે... ' વૃક્ષના મૂળમાં પાણીનું સિંચન કરવાથી તેનાં ડાળ, શાખા, ઉપશાખા, વગેરે સમગ્ર તૃપ્ત થાય છે. તેમજ પ્રાણને આહાર આપવાથી ઇન્દ્રિયો સચેત થાય છે. તે જ પ્રકારે સર્વેના કારણ અચ્યુત ભગવાનની પૂજા કરવાથી સર્વેની પૂજા થાય છે.'

' મુમુક્ષુઓએ ઉપાસના કરવા યોગ્ય એક શ્રીકૃષ્ણ જ છે. બીજા દેવોને તેનો અધિકાર નથી' એમ અન્ય ગ્રંથોમાં પણ કહ્યું છે.

સર્વશ્રુતિ સ્મૃતિગ્રંથનો એકજ નિર્ણય:- સ્મૃતિગ્રંથમાં લખ્યું છે ' હે

चैतद्विभूत्यध्याये । स्मर्यते चान्यत्र— ''यथा तरोर्मूलनिषेचनेन तृप्यन्ति तत्स्कन्धभुजोपशाखाः । प्राणोपहाराच्च यथेन्द्रियाणि तथैव सर्वार्हणमच्युतेज्यया'' ॥ इति ॥

भगवतः कृष्णस्यैव मुमुक्षूपास्यत्त्वमन्येषां तदभावश्चान्यत्र स्मर्यते-''तस्माद्धारत! सर्वात्मा भगवान् हरिरीश्वरः। श्रोतव्यः कीर्तितव्यश्च स्मर्तव्यश्चेच्छताभयम्''॥

> ''वासुदेवं परित्यज्य योऽन्यदेवमुपासते । त्यक्त्वामृतं स मूढात्मा भुङेहालाहलं विषम्''॥ ''वासुदेवं परित्यज्य योऽन्यदेवमुपासते । तृषितो जाह्नवीतीरे कूपं खनित दुर्मितः''॥ ''यस्तु विष्णुं परित्यज्य मोहादन्यमुपासते । स हेमराशिमुत्सृज्य पांशुराशिं जिघृक्षति''॥

ભારત! અભય પદ પામવા ઇચ્છતા મુમુક્ષુએ સમર્થમૂર્તિ ભગવાન શ્રીહરિ જ શ્રવણ કરવા, કીર્તન કરવા યોગ્ય છે.' ' વાસુદેવનો ત્યાગ કરી અન્ય દેવની જે ઉપાસના કરે છે તે અમૃત છોડી હળાહળ વિષ પાન કરે છે.' ગંગાકિનારે તૃષાતૂર થઇ કૂપ ખોદે છે.' તેમજ ઝાંઝવાનાં નીર તરફ મિથ્યા દોડે છે.' 'વિષ્ણુ ભગવાનનો ત્યાગ કરી જે અન્યની ઉપાસના કરે છે તેઓ સુવર્ણને છોડી ધૂળ લેવા ઇચ્છે છે.' 'જે વિષ્ણુનો અનાદર કરી અન્ય દેવની ઉપાસના કરે છે તે ગંગાજળનો ત્યાગ કરી મૃગજળ તરફ દોડે છે.'

' હે વિપ્રો ! સત્વગુણમાં વર્તનાર તમારે નિરંતર ભગવાનનું જ ધ્યાન કરવું . તેના જ મંત્રનો જપ કરવો. કેશવનું જ ધ્યાન કરવું. નારાયણથી પર કોઇ દેવ નથી. થસે પણ નહિ. સર્વ વેદો પુરાણોનું એજ રહસ્ય છે. બ્રહ્માંડની અંદર રહેલા પિતૃગણો સહિત બ્રહ્માદિ દેવગણો શ્રીવિષ્ણુથી જ ઉદ્ભવ્યા છે.' એમ વેદ શ્રુતિ કહે છે

'બ્રહ્માદિ દેવતાઓ શ્રીવિષ્ણુની આરાધના કરીને તેની જ પ્રસન્નતાથી પોતપોતાની પદવી પામ્યા છે.' ''अनादृत्य तु यो विष्णुमन्यदेवमुपासते ।
गङ्गाम्भसः स तृष्णार्तो मृगतृष्णां प्रधावति'' ॥
''हरिरेव सदा ध्येयो भवद्भिः सत्त्वसंस्थितैः ।
मन्त्रं विष्णोः सदा विष्राः ! पठध्वं ध्यात केशवम्''॥
''नारायणात्परो देवो न भूतो न भविष्यति'' ।
''इदं रहस्यं वेदानां पुराणानां तथैव च ।
सर्वे देवाः सपितरो ब्रह्माद्याश्चाण्डमध्यगाः ।
विष्णोः सकाशादुत्पन्ना इतीयं वैदिकी श्रुतिः'' ॥
''ब्रह्मादयः सुराः सर्वे विष्णुमाराध्य ते पुरा ।
स्वं स्वं पदमनुप्राप्ताः केशवस्य प्रसादतः'' ॥
''भेजिरे मुनयोऽथाग्रे भगवन्तमधोऽक्षजम् ।
सत्त्वं विशुद्धं क्षेमाय कल्पन्ते येऽनु तानिह ।
मुमुक्षवो घोररूपान् हित्त्वा भूतपतीनथ ॥
नारायणकलाः शान्ता भजन्ति ह्यनसृयवः ।

' પૂર્વે સર્વે મહર્ષિઓએ અધોક્ષજ ભગવાનની જ ભક્તિ કરી છે. વિશુધ્ધ સત્ત્વગુણ અને તેને અનુસરતા ધર્મજ્ઞાનાદિ ગુણોથી જ મુક્તિ થાય છે. મોક્ષાર્થી મુમુક્ષુ ઘોરસ્વરૂપ ભૂતપતિ ભૈરવાદિકનો ત્યાગ કરીને અસૂયા રહિત બની, શાંતસ્વરૂપ નારાયણના અવતારોને ભજે છે. રજોગુણ તમોગુણ પ્રધાન પ્રકૃતિ ધરાવતા જનો તેવા સ્વભાવના દેવોની ભક્તિ કરે છે. લક્ષ્મી ઐશ્વર્ય ને પ્રજાની ઇચ્છા ધરાવતા લોકો પિતૃ,ભૂત અને પ્રજાપતીઓનું ભજન કરે છે.'

'વેદો વાસુદેવનું પ્રતિપાદન કરે છે. કર્મયોગ વાસુદેવને આરાધવાનું સાધન છે. ક્રિયાઓ વાસુદેવમય છે, જ્ઞાન, તપ, ગતિ સર્વે વાસુદેવ પરાયણ છે. વેદો નારાયણ પર છે. દેવતાઓ નારાયણથી ઉત્પન્ન થાય છે. સર્વે લોક, યજ્ઞો, યોગ, તપ, જ્ઞાન, ગતિ સર્વે નારાયણ પર છે.'

સૂત્રનો સમુદિત અર્થ :- ભજનીય સ્વરૂપ એટલે આ શાસ્ત્રના

रजस्तमः प्रकृतयः समशीलान् भजन्ति वै ॥
पितृभूतप्रजेशादीन् श्रियैश्वर्यप्रजेप्सवः'' ॥
''वासुदेवपरा वेदा वासुदेवपरा मखाः ॥
वासुदेवपरा योगा वासुदेवपराः क्रियाः ॥
वासुदेवपरं ज्ञानं वासुदेवपरं तपः ॥
वासुदेवपरो धर्मो वासुदेवपरा गतिः'' ॥
नारायणपरा वेदा देवा नारायणाङ्गजाः ॥
नारायणपरा लोका नारायणपरा मखाः ॥
नारायणपरा योगो नारायणपरं तपः ।
नारायणपरं ज्ञानं नारायणपरा गति'' रिति ॥

समुचितश्चायमर्थः- सूत्रस्यास्य, प्रक्रमानुरूप्यात् । अयं हि प्रक्रमः-''सा परानुरिक्तरीश्वरे'' ''तत्संस्थस्यामृतत्त्वोपदेशात्'' ''सा मुख्येतरापेक्षत्त्वात्'' इत्यादिः ॥

यद्वा- भजनीयमिदम्- यद्भजनीयतयास्मिन् शास्त्रे प्रस्तुतं तिददं सर्वेश्वरतत्त्वम्, अद्वितीयम्- द्वितीयशून्यम् । कथम् ? कृत्स्त्रस्य तत्त्वरूपत्त्वात्- तदात्मकत्त्वादित्येत् । तथा च श्रूयते- ''ऐतदात्म्यमिदं सर्वम्'' ''अन्तः प्रविष्टः शास्ता जनानाम्'' ''यस्य पृथिवी शरीरम्'' ''यस्यात्मा शरीरम्'' इत्यादि ॥ ३-१-१ ॥ मायास्वरूपमाह- तच्छिक्तिरिति ।

પ્રારંભમાં કહેલું સર્વેશ્વર તત્ત્વ. તે એક જ છે. કારણ સમસ્ત વિશ્વને તે સ્વરૂપ સાથે તદ્ગુપતા છે.

શ્રુતિ કહે છે 'આ સમસ્ત વિશ્વ એકાત્મક છે.' 'અંતર્યામી સ્વરૂપે સર્વેના નિયામક છે.' 'પૃથ્વી જેનું શરીર છે.' 'આત્મા જેનું શરીર છે.' ઇત્યાદિ.

તેથી પરમાત્મા સર્વેના શરીરિ છે. વિશ્વ તેનું શરીર છે. બંનેની અદ્વિતીયતા છે. તેથી પરમાત્મા એક ને અદ્વિતીય છે.

१७७

भा० त्रिगुणात्मिका तमोमयी विचित्रकार्यकारिणी या माया सा तच्छक्तिः, तस्य - भगवतः, शक्तिः - जगदुत्पत्तिस्थितिलयेषूपकरणभूता, "यस्याव्यक्तं शरीर"मित्यादिश्रुत्युक्तप्रकारेण शरीरभूता । शरीरिणं परित्यज्य शरीरवन्न स्वतः किञ्चिदपि कर्त्तुं समर्था । तत्र हेतुः - जडसामान्यात्-कालेन्द्रियादिभिजंडैः सह सामान्यात् ॥ ३-१-२ ॥

अपृथिक्सन्द्वविशेषणतामेव दृढयित - व्यापकत्त्वादिति ॥

## सूत्र. व्यापकत्त्वाद्ब्रह्माभिन्नम् ॥ ३-१-३ ॥

भा० ब्रह्मात्र प्रकृति:, ''मम योनिर्महद्ब्रह्म तिस्मन् गर्भ दधाम्यह'' मित्यत्र ब्रह्मशब्देन प्रकृतेर्ग्रहणात् । अभिन्नम् - अविभक्तम् । व्यापकत्त्वादित्यर्थ: ॥ ३-१-३॥

#### सूत्र :- २

સૂત્ર ભૂમિકા :- આ સૂત્રમાં માયાનું સ્વરૂપ સમજાવે છે.

सूत्र :- तच्छिक्तिर्माया जडसामान्यात् ॥ ३-१-२ ॥

पदच्छेद :- तस्य शक्तिः माया जडसामान्यात्।

**સૂત્રનો અર્થ :-** માયા પરમાત્માની શક્તિ છે. જડ સમાન સ્વભાવની છે.

ભાષ્યાનુવાદ :- માયાનું સ્વરૂપ નિરૂપણ :- ત્રિગુણ સ્વરૂપ, તમોગુણ પ્રધાન અને વિચિત્રકાર્ય કરનારી માયા પ્રભુની શક્તિ છે. જગત્ની ઉત્પત્તિ, સ્થિતિને પ્રલયરૂપ ક્રિયામાં ઉપકરણ સ્વરૂપ છે.

શ્રુતિ કહે છે ' જે પરમાત્માનું અવ્યકત-માયા શરીર છે' શરીરિનો ત્યાગ કરી સ્વતંત્રપણે કોઇ કાર્ય કરવા સમર્થ નથી. કારણ કે કાળ,ઇન્દ્રિયો વગેરે જડ પદાર્થોની પેઠે સમાન જડ સ્વભાવની છે.

#### सूत्र :- 3

સૂત્ર ભૂમિકા :- માયા પરમાત્માનું અભિન્ન વિશેષણ છે એ

परमात्मनः पृथिवस्थिति नार्हति । कुतः ? तस्य परमात्मन आत्मतया-

नन्- जीवेष्वप्पुपचितपुण्याः केचित्तपोज्ञानबलैश्वर्यादिभिरधिकतरा दृश्यन्ते, ततश्च सिद्धगन्धर्वादयस्ततो देवास्तत इन्द्रादयस्ततो ब्रह्मादयः । अतो ब्रह्मादिष्वन्यतमएवैकैकस्मिन् कल्पे उपचितेन पुण्यविशेषेणैव प्रभूतमैश्वर्यं प्राप्तो जगत्मृष्ट्यादिकं करोतु । किं ? नित्येनेश्वरेणेति चेत्तत्राह-

## सूत्र. न प्राणिबुद्धिभ्योऽसम्भवात् ॥ ३-१-४ ॥

भा० प्राणिबुद्धिभ्यः - जीवात्मज्ञानबलैश्वर्येभ्यो, न - जगदुत्पत्त्यादिकं न जायते । कृतः ? असम्भवात् - ईश्वरव्यतिरिक्तानां केषांचिदपि जीवानां जगत्कर्तृत्वादि सामर्थ्यं न सम्भवतीति यावत् । उक्तं

વાતનું દેઢિ કરણ કરે છે આ સૂત્રમાં.

सूत्र:- व्यापकत्त्वाद्ब्रह्माभिन्नम् ॥ ३-१-३ ॥

पदच्छेद:- व्यापकत्त्वात ब्रह्माभिन्नम्

સૂત્રનો અર્થ: - માયા પરમાત્માના સ્વરૂપથી ભિન્ન નથી, પરમાત્માનું સર્વત્ર વ્યાપકપશું હોવાથી.

ભાષ્યાનુવાદ: - પરમાત્માથી અભિષ્ન તત્ત્વ માયાઃ - આ સૂત્રમાં બ્રહ્મ શબ્દનો માયા એવો અર્થ જાણવો. ગીતામાં તેનું સ્પષ્ટી કરણ કર્યું છે ' જગતના કારણભૂત સર્વથી મહાન્ મારી માયા શક્તિમાં હું જગત્ર્પ ગર્ભને ધારણ કરું છું.' આ વાક્યમાં બ્રહ્મ શબ્દનો માયા અર્થ થાય છે. એની પરમાત્માથી પૃથક્ સ્થિતિ નથી. કારણ કે સર્વેશ્વર પરમાત્મા સર્વેના આત્માપણે વ્યાપક હોવાથી માયા તેનું અપૃક્સિદ્ધ = ક્યારેય જુદુ પાડી ન શકાય તેવું વિશેષણ છે.

#### सूत्र :- ४

સૂત્ર ભૂમિકા :- જીવવર્ગમાં કેટલાક અતિશય પુણ્યપ્રભાવથી ભરેલા છે. કેટલાક તપ, જ્ઞાન,બળ, અને ઐશ્વર્યથી અધિક છે. તેનાથી સિદ્ધ,ગન્ધર્વ અધિક છે. તેથી દેવતા અધિક છે. તેથી ઇન્દ્રાદિ દેવો અધિક છે.

च- श्रीमद्भागवते द्वितीयस्कन्धे ब्रह्मणा नारदं प्रति''येनस्वरोचिषा विश्वं रोचितं रोचयाम्यहम्।
यथार्कोऽग्निर्यथा सोमो यथर्क्षग्रहतारकाः ॥
तस्यापि द्रष्टुरीशस्य कूटस्थस्याखिलात्मनः ।
सृज्यं सृजामि सृष्टोऽहमीक्षयैवाभिनोदितः ॥
सृजामि तन्नियुक्तोऽहं हरो हरति तद्वशः ।
विश्वं पुरुषरूपेणा परिपाति न्निशक्तिधृत्''॥

इत्यादिवाक्यकदम्बैर्ब्रह्मादीनामीश्वराणामिप तदनुग्रहं विना स्वातन्त्र्येण जगतकर्तृ त्त्वादिकं निषिद्धम् । तथा महदादीनां जगत्कारणभूतानाम्-''महदहमादयोऽण्डमसृजन् यदनुग्रहतः''। इत्यत्र स्वातन्त्र्येण जगत्सृष्टृत्त्वादिकं निषिद्धम् । तत्प्राणिनां का ? वार्तेति भावः ॥ ३-१-४ ॥

તેથી બ્રહ્માદિ દેવો અધિક છે. તે બ્રહ્માદિ દેવતાઓમાંથી કોઇ એક એક કલ્પમાં વિશેષ પુષ્યપ્રભાવના બળથી એશ્વર્ય પામીને આ જગત્ની સૃષ્ટિનું નિર્માણ કરી શકે છે. તે હેતુથી કોઇ તેનાથી ભિન્ન, નિત્ય સિદ્ધ, ઇશ્વર તત્ત્વનો સ્વીકાર કરવાની જરૂર નથી ? આ પ્રકારના આક્ષેપોનું સમાધાન આપતું અગ્રિમ સૂત્ર અવતરણ....

सूत्र :- न प्राणिबुद्धिभ्योऽसम्भवात् ॥ ३-१-४ ॥ पदच्छेद :- न प्राणिबुद्धिभ्यः असम्भवात्। सूत्रनो अर्थ :- પ્રાણિઓના બુદ્ધિબળથી જગત સર્જન સંભવ નથી. ભાષ્યાનુવાદ :- જીવવર્ગ જગત્નું કારણ ન બની શકે:-જીવાત્માના જ્ઞાન,તપ,બળ,ઐશ્વર્યથી જગતની ઉત્પત્તિ થઇ ન શકે. કારણ ઇશ્વર અતિરિક્ત કોઇ પણ જીવવર્ગથી જગત્+તૃત્વ સંભવતું નથી.

શ્રીમદ્ભાગવતમાં બ્રહ્માજી નારદ પ્રત્યે કહે છે. ' જે સ્વયંપ્રકાશ પરમાત્માએ પ્રકાશ કરેલા સમષ્ટિરૂપ આ વિશ્વને હું પ્રકાશિત કરું છું. જેમ સૂર્ય,અગ્નિ, ચન્દ્રમા, નક્ષત્રો, ગ્રહો, તારલીયાઓ, આ વિશ્વને પ્રકાશે છે. તેમ સર્વના સાક્ષી, નિયામક, અને અંતર્યામી પરમાત્માની કૃપાદેષ્ટિથી પ્રેરણા परमेश्वरस्य कारुण्यमाह-

## सूत्र. निर्मायोच्चावचं श्रुतीश्च निर्ममे पितृवत् ॥ ३-१-५ ॥

भा० परमकारुणिक आश्रितवात्सल्यैकजलिनिधरवाप्तसमस्तकामः सत्यसङ्कल्पः परमेश्वरस्तत्तत्कर्मानुसारेणोच्चावचं जगन्निर्माय धर्मार्थकाम-मोक्षाख्यपुरुषार्थचतुष्ट्रयं प्रापयितुं हिताहितावबोधकान् वेदान्निर्ममे। तत्र दृष्टान्तः- पितृवत् । यथा पिता उत्तममध्यमाधमान् पुत्रानुत्पाद्य हिताहितोपदेशेन व्यवहारिशक्षादिना वृत्त्यादिदानेन च ताननुगृह्णाति, तथेश्वरोऽपि यथाधिकारं धर्मानुपादिशन्ननुगृह्णातीत्यर्थः ॥ ३-१-५ ॥

ननु- कथं पितृसमत्त्वमित्याशङ्कय परिहरति मिश्रेति ॥

પામીને તેનાથી સૃજ્ય હું આ જગતનું સર્જન કરું છું. તેને વશ વર્તતા શંકર સંહાર કરે છે.'

વગેરે સ્મૃતિવાક્ય સમુદાય ' પરમાત્માના કૃપા કટાક્ષ વિના' બ્રહ્માદિ દેવતાઓને પણ જગત્ + તૃત્વાદિ ક્રિયામાં સ્વતંત્રતાનો પ્રતિષેધ કરે છે.

વેદસ્તુતિમાં 'જગત્ના કારણભૂત મહતત્ત્વાદિ તત્ત્વો પરમાત્માના અનુગ્રહથી જ અંડકટાહનું સર્જન કરે છે' આ પ્રકારે તેઓનો સ્વતંત્રપણે સૃષ્ટત્વનો નિષેધ કર્યો છે. તો બીજા પ્રાણીઓની શું વાત?

#### सूत्र :- प

सूत्र भूभिङा: - જગત્કર્તા પરમાત્માની કરુણાનો મહિમા ગાય છે. सूत्र: - निर्मायोच्चवचं श्रुतिश्च निर्ममे पितृवत् ॥ ३-१-५॥ पदच्छेद: - निर्माय उच्चवचं श्रुतिश्च निर्ममे पितृवत् । सूत्रनो अर्थ: - ઉચ્ચ નીચ ભાવવાળું જગત્ નિર્માણ કરીને

સૂત્રનો અર્થ:- ઉચ્ચ નીચ ભાવવાળુ જગત્ નિર્માણ કરીન વેદોનું પણ તેમણે નિર્માણ કર્યું. પિતાની પેઠે.

ભાષ્યાનુવાદ :- પિતાતુલ્ય કરુણાવાન પરમાત્મા :- આશ્રિતોના વાત્સલ્ય જલનિધિ ને પૂર્ણકામ સત્યસંકલ્પ પરમાત્મા તે તે પ્રાણીઓના

भा० इश्वरस्य मिश्रोपदेशात्- हिताहितरूपमिश्रोपदेशकर्तृत्त्वात्तथा न इश्वरः पितृवन्न भवतीति चेन्न, स्वल्पत्त्वात् - उपदेशे योऽहित इत्युत्प्रेक्ष्यते तस्यात्यल्पत्त्वात् । श्रेयोंऽशापेक्षयात्यल्पो हि तदितरतया सम्भाव्यमानः । इदमेव युक्तं विविधाधिकारिपरिपूर्णे प्रपञ्चे, तन्न पितृवदिति व्याहतम् । उदाहरणमिदं लोकतः । वस्तुतस्तु ततोऽयमभ्यधिकः ॥ ३-१-६ ॥

કર્માનુસાર ઉચ્ચનીચભાવથી ભરેલા જગતનું નિર્માણ કર્યું. ધર્મ, અર્થ, કામ ને મોક્ષરૂપ ચતુર્વિધ પુરુષાર્થની પ્રાપ્તિ માટે ને હિત અહિતનું અવલોકન કરાવવા વેદોનું નિર્માણ કર્યું.

પિતા જેમ ઉત્તમ, મધ્યમ ને કનિષ્ઠ પુત્રને હિતાહિતનો ઉપદેશ કરી, વ્યવહારની શિક્ષા આપે ને આજીવિકા અર્પણ કરી અનુગ્રહ કરે, તેમ જ પરમાત્મા વેદાદિ સત્શાસ્ત્ર દ્વારા અધિકાર અનુસાર ધર્મોપદેશ કરી પ્રાણીઓ પર અનુગ્રહ કરે છે.

#### सूत्र :- ६

સૂત્ર **ભૂમિકા** :- પિતાની સમાન પરમાત્મા કેવી રીતે ગણી શકાય? તેના ઉત્તરમાં અગ્રિમ સૂત્ર.....

> सूत्र :- मिश्रोपदेशान्न तथेति चेन्न स्वल्पत्त्वात् ॥ ३-१-६ ॥ पदच्छेद :- मिश्रोपदेशात् न तथा इति चेत् न, स्वल्पत्त्वात्

સૂત્રનો અર્થ: હિત અહિતરૂપ મિશ્ર ઉપદેશ કરવાથી પરમાત્મા પિતા તુલ્ય ન કહી શકાય તેવી શંકા ન કરવી. કારણ, અહિત ઉપદેશભાગ અલ્પ છે તેથી.

ભાષ્યાનુવાદ: પરમેશ્વરનો હિત-અહિત એમ મિશ્ર ઉપદેશ છે. માટે પરમાત્મા પિતા તુલ્ય ન થાય એવો આક્ષેપ સંભવતો નથી. કારણ અહિતભાગનું અલ્પપણું છે. હિતરૂપ શ્રેય ભાગની અપેક્ષાએ અહિત ભાગ અતિ અલ્પ જ છે. વિવિધ અધિકારોથી ભરપૂર આ સંસારમાં આ જ પ્રમાણે सकलफलप्रदत्त्वलक्षणमपरमैश्चर्यमाह- फलमिति ॥

सूत्र. फलमस्माद्द्रष्टुत्त्वादिति बादरायणः ॥ ३-१-७ ॥

भा० इति श्रीभक्तिमीमांसाशास्त्रस्य श्रीशाण्डिल्यमुनिप्रणीतस्य भक्तिसूत्रस्य तृतीयाध्यायस्य प्रथममाह्निकम् ॥ ३-१ ॥

विहिताविहितकारिणां जीवानां विहिताचरणसन्तुष्टादविहिताचरण-रुष्टादस्मादीश्वरादेव तत्तोषरोषद्वारा सुखदुःखादिरूपं फलं भवतीति बादरायणो भगवान् वेदव्यासो मन्यते । तत्र हेतुर्दृष्टत्त्वात् - दृष्टं हि प्रजानां राजशासनतद्भङ्गकारिणां तदाचरणजनिततोषरोषभाजो राज्ञ एव सकाशात् प्रसाददण्डाविति । तद्वदत्रापीति ॥ ३-१-७ ॥

હોય તે યોગ્ય છે. તેથી પિતા તુલ્ય કહ્યું તે અસ્થાને નથી. આ ઉદાહરણ લોકોની અપેક્ષાએ કહ્યું છે, પરંતુ પરમાત્મા તો સર્વથી અતિ અધિક છે.

#### सूत्र :- ७

સૂત્ર ભૂમિકા:- સમસ્ત વિશ્વને સર્વકર્મફળ આપનારું પરમાત્માનું ઐશ્વર્ય છે. એ વાતનું નિરૂપણ કરે છે અગ્રિમ સૂત્રમાં......

> सूत्र :- फलमस्मादृष्टक्त्वादिति बादरायणः ॥ ३-१-७ ॥ पदच्छेद :- फलम् अस्मात् दृष्टक्त्वात् इति बादरायणः।

સૂત્રનો અર્થ: - કર્મફળ આપનાર પરમાત્મા જ છે એમ વ્યાસમહર્ષિનો મત છે.

ભાષ્યાનુવાદ :- શાસ્ત્રમાં વિધિનિષેધરૂપે પ્રતિપાદન કરેલા કર્મ કરનારા જીવાત્માઓને વિહિતનું આચરણ કરવાથી ઇચ્છિત સુખ ને નિષેધના આચરણનું દુઃખ રૂપ કર્મકળ પરમાત્મા થકી જ પ્રાપ્ત થાય છે. એમ વ્યાસ મહર્ષિ સ્વીકારે છે.

લોકમાં અનુભવ સિદ્ધ આ વાત છે, કે રાજાની આજ્ઞાનું પાલન કરનાર પર રાજાની પ્રસન્નતા અને આજ્ઞા ભંગ કરનાર પર તેના રોષથી દંડ મળે છે તે રીતે જ પરમાત્મા સુખઃદુખરૂપ ફળ અર્પે છે.

इति श्री परमभक्तिसमाराध्यभगवत्सहजानन्दपरमानुग्रहपात्र-भूतसकलविद्वज्जनसाधुजनपूजित सद्गुरुवर्य श्री नित्यानन्दमुनिविरचिते श्री शाण्डिल्यसूत्र भाष्ये तृतीयाध्यायस्य प्रथममाह्निकम् ॥ ३-१॥

આ પ્રકારે શાંડિલ્ય મહર્ષિ વિરચિત ભક્તિશાસ્ત્ર મીમાંસાના ભક્તિસૂત્રના તૃતીય અધ્યાયના પ્રથમ આક્ષિકનું ભક્તિ સમારાધ્ય પૂર્ણપુરુષોત્તમ શ્રી સહજાનંદ સ્વામીના પરમ અનુગ્રહ ભાજન પ્રકાંડપંડિત શ્રીનિત્યાનંદ સ્વામી રચિત સૂત્રભાષ્ય ગુર્જરાનુવાદ સમાપ્ત થયો.



#### श्रीस्वामिनारायणो विजयतेतराम् ।

## द्वितीयमाह्निकम्

भक्त्येकतोष्यं भक्त्यर्च्यं भक्तिध्येयपदाम्बुजम् । भक्त्यात्मानं नमामीशं धर्मयुग्भक्तिवल्लभम् ॥१॥

एवं तृतीयाध्याय प्रथमाह्निके भजनीयं स्वरूपं निर्णीतम्, ततश्च मायाद्यास्तच्छक्त्य उक्ताः, तासां तदात्मकत्त्वमुक्तम्, ब्रह्मादीनां जगत्कर्तृत्त्वं निषिद्धम्, मातृपितृसहस्त्रेभ्योऽपि परमात्मनो वत्सलतरतोक्ता, भगवतः कर्मफलप्रदातृत्त्वं चोक्तम् ॥

### દ્ધિતીય આ**હિક** -૧

### सूत्र :- १

મંગલાચરણ :- પરાભક્તિથી જ પ્રસન્ન કરવા યોગ્ય, મૂર્તિમતી શ્રી ભક્તિદેવીએ પૂજવા યોગ્ય, સદૈવ ધ્યાન પથ ગમ્ય, દિવ્ય શ્રીચરણધારી, શ્રીભક્તિદેવીના અંતર્યામી, ધર્મભક્તિના પ્રાણપ્રિય પુત્રસ્વરૂપ શ્રીહરિના ચરણોમાં હું કોટિકોટિ વંદન કરું છું.

સૂત્ર ભૂમિકા :- તૃતીય અધ્યાયના પ્રથમ આક્ષિકમાં ભજનીય સ્વરૂપ પરમાત્માનો નિર્ણય કર્યો. પરમાત્માની શક્તિ માયાનું નિરૂપણ કર્યું. પરમાત્માની તેની સાથે તદાત્મક્તા વર્ણવી. બ્રહ્માદિદેવોનું જગત્ સષ્ટૃત્વ નિષેધ કર્યો. પરમાત્માની હજારો પિતા કરતાં અધિક વાત્સલ્યતા વર્ણવીને તેના થકી જ કર્મફળ પ્રદાતૃત્વ નિરૂપણ કર્યું.

આ દ્વિતીય આક્ષિકમાં પરમાત્માના સ્વરૂપથી જીવાત્માઓનો પૃથક્ભાવ નિષેધ કરે છે.

अथ जीवात्मानां परमात्मनः पृथग्भावाभावं स्वरूपावैषम्यमित्याद्याह—

## सूत्र. वस्तुतस्तदेकत्त्वं नानात्त्वमुपाधितः ॥ ३-२-१ ॥

भा० तेन— परमात्मना, सह जीवात्मनामेकत्त्वम्- अपार्थक्यम्-अपृथिक्स्थितिर्वस्तुतो भवित । तदेव तत्त्विमित्येतत् । नानात्त्वम्-''अहमन्योऽयमन्य'' इति पृथक्सत्ता तु प्रतीयमाना, उपाधित:-पूर्वपूर्वकर्मलक्षणोपाधिकृतः, अविद्ययेत्येतत् ॥

केचित्तु- तस्य- परमात्मनः, एकत्त्वमेव- स्वरूपैक्यमेव, न स्वरूपे भेदः, सङ्कर्षणप्रद्युम्नादिरूपेण भेदस्तु स्वेच्छया सृष्ट्यादिकार्योपाधिनिमित्तक इति व्याचक्षते ॥ ३-२-१ ॥

पृथग्भावमाशङ्क्य परिहरति-

## सूत्र. पृथगिति चेन्न परेणासम्बन्धात् प्रकाशानाम् ॥ ३-२-२ ॥

सूत्र:- वस्तुतस्तदंकत्त्वं नानात्त्वमुपाधित: ॥ ३-२-१ ॥ पदच्छेद:- वस्तुत: तेम्यम् एकत्वम् , नानात्त्वम् उपाधित: । सूत्रनो अर्थ:- वस्तुताએ परभात्भानी साथे જીवोनुं એક्य-पशुं छे ने अनेक्षपशुं भायानी ઉपाधिथी छे.

ભાષ્યાનુવાદ :- જીવાત્મા ને પરમાત્માનું એક્યપણું :-પરમાત્માના સ્વરૂપ સાથે જીવોનું અપૃથક્પણું સહજ રહ્યું છે. એ જ સત્ય હકીકત છે. ' હું અન્ય છું. એ ભિન્ન છે' એ પ્રકારે અનુભવાતી પૃથક્ સતા પૂર્વના કર્મ ઉપાધિથી છે. અવિદ્યા ઉપાધિથી છે.

અન્યની દૃષ્ટિએ સૂત્ર વ્યાખ્યા :- અન્ય મતે પરમાત્માનું સ્વરૂપથી જ એકત્વ છે પરંતુ સ્વરૂપમાં ભેદ નથી. સંકર્ષણ, પ્રદ્યુમ્ન રૂપે જે ભેદ છે તે સ્વેચ્છાથી જ સૃષ્ટિકાર્યરૂપ ઉપાધિને નિમિત્તથી છે. એમ સ્વીકારે છે.

#### सूत्र :- २

સૂત્ર ભૂમિકા :- જીવાત્મા પરમાત્માથી ભિન્ન છે એવી શંકા

भा० जीवात्मानः परमात्मनः पृथगेव स्युरिति चेन्न । परेण - परमात्मना, प्रकाशानाम् - जीवानाम्, आसम्बन्धात् - अत्यन्तसम्बन्धात् - गाढसम्बन्धात्। तच्छुतेरित्येतत् । ''यस्यात्मा शरीरम्'' । ''अन्तः प्रविष्टः शास्ता जनानाम्''। '' सर्वं समाप्नोषि ततोऽसि सर्वः'' । इति हि श्रुतिस्मृति ॥ ३-२-२ ॥

ननु- जीवात्मानामीश्वरसम्बन्धो नित्यः, स्वतश्चाविषमास्तर्हि कुत ? एतेषां संसृतिरित्याशङ्क्याह- मन इति ॥

## सूत्र. मनोऽतत्त्वव्यवहारः ॥ ३-२-३ ॥

ઉદ્ભાવી સમાધાન આપે છે અગ્રિમ સૂત્ર....

सूत्र :- पृथगिति चेन्न परेणासम्बन्धात् प्रकाशानाम् ॥ ३-२-२ ॥ पदच्छेद :- पृथग् इति चेत् न , परेण असम्बन्धात् प्रकाशानाम् ।

સૂત્રનો અર્થ: - જીવાત્મા પરમાત્મા બંને જૂદા છે તેવી શંકા ન કરવી. કારણ તેઓનો પરસ્પર ગાઢ સંબંધ છે.

ભાષ્યાનુવાદ :- જીવાત્માને પરમાત્માથી જૂદા ન કહેવા. કારણ પરમાત્મા સાથે જીવોનો અતિ ગાઢ સમ્બન્ધ છે.

શ્રુતિ કહે છે 'જેનું આત્મા શરીર છે.' 'અંતર્યામી સ્વરૂપે પ્રવેશ કરી જીવોનું નિયમન કરે છે.' 'રૂડી રીતે વ્યાપીને રહ્યા છો તેથી સર્વરૂપ છો' ઇત્યાદિ શ્રુતિ સિદ્ધ એક્યભાવ છે.

#### सूत्र :- 3

સૂત્ર ભૂમિકા :- જીવાતમાં ને પરમાત્માનો સમ્બન્ધ નિત્ય હોય અને સ્વતઃ સ્વરૂપથી અવિષમ હોય તો એ જીવાતમાઓને સંસૃતિ કેમ, ક્યાંથી, ક્યારે અને શાથી સંભવે ?

આ પ્રકારની આશંકાના સમાધાનમાં કહે છે.

सूत्र:- मनोऽतत्त्वव्यवहार: ॥ ३-२-३ ॥

पदच्छेद:- मनः अतत्त्वव्यवहारः।

સૂત્રનો અર્થ: મનો કલ્પિત સંસાર છે. વાસ્તવિક નથી.

भा० मन इति । "प्राणेन्द्रियमनोबुद्धिसङ्घातः सूक्ष्मसंज्ञितम् । शरीरम्"। तच्च मनः मनःप्रधानम् । तच्च मनः सत्त्वरजस्तमोगुणसम्बन्धेन जीवस्य कुशलाकुशलानि कर्माणि कारयित, तदनुसारेणोच्चनीचदेहान् प्रापयित, अतस्तत्कृतो जीवस्य संसारो, न वस्तुतः । कुतः ? जीवे संसारोऽतत्त्वव्यवहारः नैसर्गिको न भवतीत्यर्थः । तदुक्तम् श्रीमद्भागवते रहूगणं प्रति जडविप्रेण- "यावन्मनो रजसा पुरुषस्य सत्त्वेन वा तमसा वानुरुद्धम् ।

चेतोभिराकूतिभिरातनोति निरङ्कशं कुशलं चेतरं वा ॥ स वासनात्मा विषयोपरक्तो गुणप्रवाहो विकृतः षोडशात्मा ।

बिभ्रत्पृथड्नामभीरूपभेदमन्तर्बहिष्ट्वं च पुरैस्तनोति ॥ सुखं दुःखं व्यतिरिक्तं च तीव्रं कालोपपन्नं फलमाव्यनिक्त । आलिङ्गय मायारचितान्तरात्मा

ભાષ્યાનુવાદ :- જીવાત્માને સંસારનું અને મુક્તિનું કારણ મન :- 'પ્રાણ, ઇન્દ્રિય, બુદ્ધિના સંઘાતરૂપ સૂક્ષ્મ શરીર છે' તે મનઃ પ્રધાન છે. તે મન સત્ત્વ, રજ, તમોગુણના સંબંધથી જીવાત્માને સારાનરસાં કર્મો કરાવે છે. તેને અનુસાર ઉચ્ચનીચ જ્ઞાતિના દેહ પામે છે. તેથી જીવનો સંસાર મનઃ કલ્પિત છે. વસ્તુતાએ નથી. કારણકે તે નૈસર્ગિક નથી.

શ્રીમદ્ભાગવતમાં જડભરતે રહુગણ, પ્રેતે કહ્યું છે. તે મન રજોગુણથી વિક્ષિપ્ત રહે છે. કામાદિ વિકારોથી વિક્ષિપ્ત બને છે. પંચભૂત ને અગીયાર ઇન્દ્રિયોમાં પ્રધાનભૂત મનથી જૂદાં જૂદાં નામ ને ભિન્ન ભિન્ન રૂપને ધારણ કરાવી, અનેક શરીરોથી આત્માને ઉચ્ચનીચ ભાવને પમાડે છે. પ્રકૃતિના પરિણામરૂપ એવું મન કર્માનુસાર સમયે સમયે મહા દુઃખ, સુખ, શોક, મોહાદિ ફળનો અનુભવ કરાવે છે. તેથી મન જ જીવાતમાને પોતામાં સંબંધ કરાવી સંસૃતિચક્રમાં કલેશ પમાડે છે.

જાગ્રત સ્વપ્રમાં અનુભવાતો મનોમય વિલાસરૂપ આ સઘળો સંસાર ત્યાં સુધી જ છે જ્યાં સુધી મન છે. ત્યાં સુધી જ જીવાત્માને આ સંસારનો स्वे देहिनं संसृतिचऋकूट: ॥

तावानयं व्यवहारः सदाविः क्षेत्रज्ञसाक्ष्यो भवति स्थूलसूक्ष्मः । तस्मान्मनो लिङ्गमदो वदन्ति गुणागुणत्त्वस्य परावरस्य ॥ गुणानुरक्तं व्यसनाय जन्तोः क्षेमाय नैर्गुण्यमथो मनः स्यात् ।

यथा प्रदीपो घृतवर्तिमश्नन् शिखाः सधूमा भजित ह्यन्यदा स्वम् ॥ पदं तथा गुणकर्मानुबद्धं वृत्तीर्मनः श्रयतेऽन्यत्र तत्त्व'' मिति । ''मन एव मनुष्याणां कारणं बन्धमोक्षयोः । बन्धस्य विषयासङ्गि मुक्तेर्निर्विषयं तथा'' इति ॥ भागवते च-

चेतः खल्वस्य बन्धाय मुक्तये चात्मनो मतम् । गुणेषु सक्तं बन्धाय रतं वा पुंसि मुक्तये'' ॥ ३-२-३ ॥

एतदेव स्पष्टयति- नेति ।

પ્રત્યક્ષ અનુભવ થાય છે. મન છે તે જ જીવાત્માને ઉત્તમતા ને અધમતા રૂપ ગુણ સંબંધથી રહિત બને, તો મોક્ષ આપનાર ને ગુણના અભિમાને યુક્ત બને તો સંસારચક્રનું કારણ બને છે. મન જો ગુણના વિકાર ભૂત વિષયોમાં આસક્ત થાય તો કલેશમય સંસાર આપનારું થાય છે. નિર્વિષય બને તો અભયપદ આપનારું થાય છે. જેમ દીપ ઘીવાળી દીવેટનું ભક્ષણ કરે ત્યારે તેમાંથી ધૂમાડાની શીખાઓ નીકળે છે. જ્યારે ઘી અને દીવેટની ઉપાધિ નિવૃત્ત પામે છે ત્યારે અગ્નિ સ્વરૂપને પામે છે. એ જ પ્રમાણે ગુણ કર્મથી વિષયોમાં બંધાયેલું મન પોતા સાથે અગીયાર ઇન્દ્રિયોની વૃત્તિઓને આશરે છે ને તેમાંથી છૂટે છે ત્યારે સત્ત્વગુણપ્રચુર બની તત્ત્વભાવે વર્તે છે.'

'મનુષ્યોને બન્ધનમાં અને મોક્ષમાં મન જ કારણ છે. જો તે વિષયોમાં આસક્ત થાય તો બન્ધનનું કારણ બને. વિષયોથી વિરક્ત થાય તો મુક્તિનું કારણ બને.'

ભાગવતમાં અન્યત્ર કહ્યું છે....' જીવાત્માને ચિત્ત જ બન્ધ અને મોક્ષ અર્થે માનેલું છે. ગુણમાં આસક્ત થાય તો બન્ધન માટે અને પરમાત્માના

## सूत्र. न विकारिणस्तु करणविकारात् ॥ ३-२-४ ॥

भा० तुः शङ्कितव्यावर्तकः । आत्मानो न विकारिणः- सुखदुःखमोहप्र-मादादिभिर्न विकारिणो भवन्ति । ते ह्यन्तःकरणविकाराः ॥ ३-२-४ ॥

नन्वन्तःकरणप्रसङ्गकृतोऽयं जीवस्य संसारः कदा ? निवर्तेतेत्याशङ्क्य तदुत्तरयति- अनन्येति ।

## सूत्र अनन्यभक्त्या तद्बुद्धिलयादत्यन्तम् ॥ ३-२-५ ॥

भा० भगवज्जनप्रसङ्गेन जातया अनन्य भक्त्या- एकान्त भक्त्या, तिस्मन्- सर्वज्ञे सत्यसङ्कल्पेऽवाप्तसमस्तकामे सर्वेश्वरे श्रीपतौ श्रीकृष्णे । बुद्धिलयात्- अन्तःकरणलयात्- अन्तःकरणनिरोधात् । अत्यन्तम्-

સ્વરૂપમાં આસ્ક્ત થાય તો મુક્તિને અર્થે કલ્યાણ છે.'

તેથી જીવાત્માને સંસૃતિ વિષયાસક્ત મનથી છે. સ્વત : નથી.

#### सूत्र :- ४

**સૂત્રનો અર્થ :-** જીવાત્માઓ વિકારી નથી. અંતઃકરણમાં વિકારો કહ્યા છે.

ભાષ્યાનુવાદ:- જીવાત્માનું નિર્વિકાર નિરૂપણ :- સૂત્રમાં 'તુ' શબ્દનો પ્રયોગ પૂર્વોક્ત શંકાની નિવૃત્તિ કરે છે. જીવાત્માઓ સુખ દુઃખ, મોહ પ્રમાદ વગેરે વિકારોથી વિકારી નથી. વિકાર માત્ર અંતઃકરણનો ધર્મ છે.

#### सूत्र :- प

सूत्र लूभिङा: - અંતઃકરણના પ્રસંગથી ઉદ્ભવેલો આ સંસાર જીવને ક્યારે નિવૃત્ત પામે ? તેના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્રનું અવતરણઃ-सूत्र: अनन्यभक्त्या तद्बद्धिलयादत्यन्तम् ॥ ३-२-५॥ परमैकान्तिकसुखरूपं परमनिःश्रेयसं भवतीत्यर्थः ।

तदुक्तम्- श्रीमद्भागवते पञ्चमस्कन्धे-

''योऽसौ भगवित सर्वभूतात्मन्यनात्म्येऽनिरुक्तेऽनिलयने परमात्मिनि वासुदेवे, अनन्यनिमित्तभिक्तयोगलक्षणो, नानागितिनिमित्ताविद्याग्रन्थि-रन्धनद्वारेण यदा हि महापुरुषप्रसङ्गः''॥

बृहद्ब्रह्मसंहितायां चतुर्थपादे दशमेऽध्याये भद्रासनराजोवाच – ''कथं ? जीवोऽणुरूपोऽयं शरीरे सर्वगः प्रभो ! । कदास्य मायायोगोऽभूत् कदा मुक्तिर्भविष्यति'' ॥

श्रीहर उवाच-

"स्वरूपतोऽणु भूतोऽपि प्रकाशेन शरीरगः। एकदेशस्थितो वेत्ति हरिचन्दनिबन्दुवत्।।

पदच्छेद:- अ नन्यभक्त्या तस्मिन् बुद्धे: लयात् अत्यन्तम् । सूत्रनो अर्थ:- અનન્ય ભક્તિથી પરમેશ્વરમાં બુદ્ધિનો લય થવાથી આત્યંતિક મુક્તિ થાય છે.

ભાષ્યાનુવાદ :- પરમેશ્વરના સ્વરૂપમાં બુદ્ધિનો લીન કરવાથી. આત્યંતિક મુક્તિની પ્રાપ્તિ:-ભગવાનના એકાંતિક સંતના પ્રસંગથી ઉદ્ભવેલ અનન્ય ભક્તિથી સત્યસંકલ્પ, પૂર્ણકામ, સર્વજ્ઞ, સર્વેશ્વર શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્માના સ્વરૂપમાં અંતઃકરણની વૃત્તિનો નિરોધ થાય ત્યારે પરમ એકાંતિક આનંદમય મુક્તિની પ્રાપ્તિ થાય છે.

શ્રીમદ્ભાગવતમાં કહ્યું છે, 'જ્યારે જીવાત્માઓને પરમેશ્વરના ભક્તનો પ્રસંગ થાય છે ત્યારે સર્વના અંતર્યામી, અગોચર, સર્વાધાર શ્રી વાસુદેવ ભગવાનમાં નિષ્કામ ભક્તિ યોગ પ્રગટે છે. તેનાથી અનેક જન્મોત્પત્તિમાં હેતુભૂત અવિદ્યા ગ્રંથીનો વિનાશ થાય છે ને મુક્તિ આપે છે'

બૃહદ્બ્રહ્મસંહિતાના ચતુર્થ પાદના દશમા અધ્યાયમાં ભદ્રાસન રાજાનો સવાલ છે. ' હે પ્રભુ! આ અશુરૂપ જીવાત્મા શરીરમાં સર્વત્ર કેવી રીતે વ્યાપીને રહ્યો છે? આ જીવાત્માને માયાનો સંબંધ ક્યારે થયો? ક્યારે

प्रभया भास्करो यद्वद्ब्रह्माण्डं व्याप्य तिष्ठति । एकदेशस्थितो दीपः कृत्स्वं गेहं प्रकाशते ॥ कदास्य मायायोगोऽभूदिति प्रश्नो न सौख्यदः । अनादिकालतो जीवो मायया परिवेष्टितः ॥ अनुग्रहाद्धरेरेव मुच्यते नात्र संशयः । त्रिविधोऽनुग्रहो विष्णोः कर्म ज्ञानमुपासनम् ॥ मुक्तिर्हित्त्वान्यथा रूपं स्वरूपेण व्यवस्थितिः । हित्त्वा सङ्कृचितावस्थाभेदं प्रकृतिसम्भवम् ॥ सम्प्राप्तात्मस्वरूपोऽयं प्रेमातिशययोग्दतः । प्राप्नोति परमात्मानं यतो नावर्तते पुनः'' इति ॥

श्रीमद्भगवद्गीतायां च -

## એની મુક્તિ થશે ? 'તેના ઉત્તરમાં ભગવાન શંકર કહે છે....

જુવાત્માનું સ્વરૂપ:- ' હે રાજન! આ જીવાત્મા સ્વરૂપથી અશું સરખો સૂક્ષ્મ છે, છતાં પ્રકાશે કરીને સર્વ શરીરમાં વ્યાપીને રહ્યો છે. એકદેશમાં રહેવા છતાં સર્વ જાણે છે. ચંદનનું એક બુંદ એક સ્થાનમાં હોવા છતાં સુગંધથી સર્વત્ર પ્રસરે છે, તેમ જીવ જ્ઞાનશક્તિ પ્રસરે છે સૂર્ય પોતાની પ્રભાથી સમસ્ત બ્રહ્માંડમાં રહ્યો છે. દીપ એક સ્થાનમાં છતાં સમગ્ર ઘરમાં પ્રકાશે છે.'

અચોગ્ય પ્રશ્ન :- 'જીવને માયાનો સંબંધ ક્યારે થયો એ પ્રશ્ન અયોગ્ય છે. કારણકે બીજાંકુર ન્યાયથી જીવાત્મા અનાદિ કાળથી જ માયાવૃત્ત છે. '

મુક્તિ ક્યારે પામે ? ભગવાન શ્રીહરિના અનુગ્રહથી જ આ જીવ મુક્તિ પામે છે. તેમાં કોઇ સંશય નથી.

મુક્તિનું સ્વરૂપ:- અન્યથા સ્વરૂપનો ત્યાગ કરી મૂળ સ્વરૂપે વર્તવું તે મુક્તિ છે. પ્રકૃતિના સંસર્ગથી થયેલ સંકુચિત અવસ્થાભેદનો ત્યાગ કરી રૂડી રીતે આત્મસ્વરૂપમાં સ્થિતિ કરવી. આ પ્રકારનો ભક્ત પ્રેમભક્તિ યોગથી પરમાત્માને પામે છે. ફરી પુનર્જન્મ પામતો નથી.

શ્રીમદ્ગીતામાં કહ્યું છે ' હે પાર્થ ! પરપુરુષ પરમાત્મા તો અનન્ય

''पुरुषः स परः पार्थ ! भक्त्या लभ्यस्त्वनन्यये'' ति ॥ ३-२-५ ॥ ननु- कथं ? स्वतःसिद्धस्य परमात्मनः पुरुषार्थतेत्यत्राह- ग्रामेति ॥

## सूत्र. ग्रामादिवत्पुरुषार्थः ॥ ३-२-६ ॥

भा० सिद्धोऽपि ग्रामादिः प्रयत्नप्राप्यः पुरुषार्थो यथा भवति, तथा अयमपि प्राप्यतया भवति पुरुषार्थः । सत्सङ्गलब्धश्रवणकीर्तनाद्यभिरुचिभिः श्रवणकीर्तनाद्यङ्गभक्तिसेवननैरन्तर्यसमुद्भृतया अनन्यभक्त्या प्राप्यते हि परमात्मा ॥ ३-२-६ ॥

नन्वनन्यभक्तानामपि केषांचिद्भगवत्प्राप्तिलक्षणो मोक्षः सपदि न लभ्यते इत्यत्राह- आयुरिति ॥

सूत्र. आयुश्चिरमितरेषां तु हानिरनास्पदत्त्वात् ॥ ३-२-७ ॥

ભક્તિથી જ પ્રાપ્ત થાય છે'.

#### सूत्र :- ६

સૂત્ર ભૂમિકા :- પરમાત્મા સ્વતઃસિદ્ધ છે તે પુરુષાર્થ રૂપ કેમ બની શકે ? તેના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્ર અવતરણઃ કરે છે શાંડિલ્ય મહર્ષિ.

> सूत्र :- ग्रामादिवत्पुरुषार्थः ॥ ३-२-६ ॥ पदच्छेद :- ग्रामादिवत् पुरुषार्थः ।

સૂત્રનો અર્થ: - ગ્રામાદિ પદાર્થોની પેઠે સિદ્ધ છે છતાં પુરુષાર્થ રૂપ પણ છે.

ભાષ્યાનુવાદ :- પરમાત્મા સિદ્ધ સ્વરૂપ છે છતાં પુરુષાર્થરૂપ કેમ? ગ્રામાદિ પદાર્થો રૂપ કેમ? ગ્રામાદિ પદાર્થો સિદ્ધ છે તો પણ પ્રયત્નથી પ્રાપ્ય છે તેથી તે પુરુષાર્થરૂપ છે. તે જ પ્રમાણે પરમ પુરુષ પરમાત્મા પણ પ્રાપ્યસ્વરૂપ હોવાથી પુરુષાર્થરૂપ બને છે. સંતસમાગમથી પ્રાપ્ત થતાં શ્રવણકીર્તનમાં રુચિ ધરાવતા પુરુષો શ્રવણાદિ ભક્તિના અવિરત અનુષ્ઠાનથી સિદ્ધ થયેલ ભક્તિથી પરમાત્માને નિશ્ચય પામે છે.

१९३

भा० इतरेषाम् - हनुमत्प्रभृतीनाम्, अनन्यभक्तौ सत्यामिष आयुश्चिरम् - वरलब्धम् - देवताप्रसादकृतम्, अथापि ते मुक्ता एव । सशरीराणामिष तेषां हानिः - तापत्रयस्य हानिर्भवत्येव । अनास्पदत्त्वात् -आस्पदस्य – वासनालक्षणदुखःबीजस्य, अभावात् ॥ ३-२-७ ॥

ननु- जीवानां संसृतिकारणमभक्तिरज्ञानं वेत्याशङ्कायामाह संसृतिरिति

सूत्र. संसृतिरेषामभक्तेः स्यान्नाज्ञानात् कारणत्त्वसिद्धेः । ३-२-८।

भा० एषां - जीवानाम्, संसृतिः - संसारः, अभक्तेः - स्रोहपूर्वक-भगवद्भजनाभावात् । नाज्ञानात् । कुतः ? अभक्तेरेव कारणत्त्वसिद्धेः ।

#### सूत्र :- 9

સૂત્ર ભૂમિકા :- અનન્ય ભક્તો હોવા છતાં કેટલાકને ભગવાનની પ્રાપ્તિરૂપ મુક્તિ તત્કાળ મળતી નથી તેનામાં અગ્રિમ સૂત્ર....

> सूत्र:- आयुश्चिरमितरेषां तु हानिरनास्पदत्त्वात् ॥ ३-२-७ ॥ पदच्छेद:- आयु:चिरम् इतरेषां तु हानी: अनास्पदत्त्वात्।

સૂત્રનો અર્થ: બીજાઓને દીર્ઘ આયુષ છે. છતાં દુઃખનો સ્પર્શ નથી. કારણ વાસનાની આસક્તિ નહિ હોવાથી.

ભાષ્યાનુવાદ: બીજા હનુમાનજી વગેરે ભક્તોને અનન્યભક્તિ હોવા છતાં તેમનું આયુષ્ય દીર્ઘ છે. દેવતાઓના વરદાનથી પાપ્ત થયેલું છે. છતાં તે સર્વે મુક્તોજ છે. તેમને ત્રિવિધ તાપની પીડા નથી. કારણ વાસનારૂપ બીજનો જ અભાવ છે. તેથી દુઃખનો પણ અભાવ છે.

#### सूत्र :- ८

સૂત્ર ભૂમિકા :- જીવાત્માઓના સંસારમાં ભક્તિનો અભાવ કારણ છે કે અજ્ઞાન છે ? તેના પ્રત્યુત્તરમાં અગ્રિમ સૂત્ર યોજના.

सूत्र :- संसृतिरेषामभक्तेः स्यान्नाज्ञानात् कारणत्त्वसिद्धेः ॥ ३-२-८ पदच्छेद :- संसृति : एषाम् अभक्तेः स्वात् न अज्ञानात् कारणत्त्वसिद्धे :। अज्ञानस्य संसृतिं प्रत्यन्यथासिद्धत्त्वात् । यत्र भक्त्यभावस्तत्र ज्ञानाभावोऽपि स्वत एव वर्तत इत्यर्थः । तदुक्तम्—

''जन्मानि घोरयमिकङ्करताडनानि दैन्यानि तानि यमिकङ्करदर्शनानि । जन्तोरहंममतरङ्गकुरङ्गतृष्णाकृष्णाङ्घ्रिपङ्कजपराङ्मुखतानुभाव'' इति । ३-२-८ प्रमेयसिद्धेः प्रमाणाधीनतया प्रमाणव्यवस्थामाह- त्रीण्येवेति ॥

## सूत्र. त्रीण्येषां नेत्राणि शब्दिलङ्गाक्षभेदाद्रुद्रवत् ॥ ३-२-९ ॥

भा० एषाम् - जीवानाम्, त्रीणि नेत्राणि- ज्ञानकरणानि-प्रमाणानीत्यर्थः। तान्येवाह- शब्दिलङ्गक्षभेदात् । शब्दो- वेदादिः, लिङ्गम्-अनुमानम्, अक्षम्-प्रत्यक्षम्, इति भेदात् । शब्दानुमानप्रत्यक्षाणीत्यर्थः ।

સૂત્રનો અર્થ: જીવાત્માને સંસૃતિ ભક્તિ નહિ કરવાથી જ છે. અજ્ઞાનથી નહિ. તેમાં અભકિતની જ કારણતા સિદ્ધ થાય છે.

ભાષ્યાનુવાદ :- જીવાત્માના સંસાર પરિભ્રમણમાં કારણભૂતઃ-તત્ત્વઃ- જીવાત્માઓને સંસાર પરપ્રેમથી ભજનનો અભાવ જ કહ્યો છે. અજ્ઞાનથી નહિ. અભક્તિની જ કારણતા સિદ્ધ થાય છે. સંસાર ચક્રમાં પરિભ્રમણ પ્રત્યે અજ્ઞાન અન્યથા સિદ્ધ છે. અર્થાત્ જ્યાં ભક્તિનો અભાવ છે ત્યાં જ્ઞાનનો સહજ સિદ્ધ અભાવ છે.

શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે ' શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્માથી વિમુખ વર્તનાર શ્વાન સૂકરાદિ હીન યોનિમાં જન્મે છે. ભયંકર યમ યાતના પામે છે. જ્યાં ત્યાં દીનતા કરે છે. યમદુતો દેખાય છે. અહંતા મમતારૂપી મિથ્યા તૃષ્ણા તરંગમાં ફસાય છે. આ બધું જ કષ્ટ શ્રીભગવાનથી વિમુખ નર પામે છે.'

#### सूत्र :- ६

સૂત્ર ભૂમિકા :- પ્રમેયસિદ્ધિ પ્રમાણને આધીન હોવાથી પ્રમાણની વ્યવસ્થા કહે છે આ સૂત્રમાં .

> सूत्र:- त्रीण्येषां नेत्राणि शब्दिलङ्गाक्षभेदाद्रुद्रवत् ॥ ३-२-९ ॥ पदच्छेद:- त्रीणि एषां नेत्राणि शष्द, लिङ्ग अक्षभेदात् रुद्रवत् ।

१९५

रुद्रवत्-रुद्रो यथा नेत्रत्रयेण पश्यति, तथा सर्वे जीवा एतत्रप्रमाणत्येण

रुद्रवत्-रुद्रा यथा नत्रत्रयण पश्यात, तथा सव जावा एतत्रप्रमाणत्यण हिताहिमवलोकयन्तीत्यर्थः ॥ ३-२-९ ॥

नन्वेषां जीवानां जन्ममरणादिविकाराः कस्माद्भवन्तीत्या-काङ्क्षायामाह - आविर्भाव इति ॥

## सूत्र. आविर्भावितरोभाविकाराः स्युः क्रियाफलसंयोगात् ॥ ३-२-१०॥

भा० इति श्रीभक्तिमीमांसाशास्त्रस्य श्रीशाण्डिल्यमुनिप्रणीतस्य भक्तिसूत्रस्य तृतीयाध्यायस्य द्वितीयमाह्निकम् ॥ ३-२ ॥

आविर्भावो - जननम्, तिराभावो - मरणम्, विकारास्तु अस्ति, जायते, वर्धते, विपरिणमते, क्षीयते, नश्यतीति । पुष्टिकार्श्यवृद्धिहान्यादयो

સૂત્રનો અર્થ: આ લોકમાં શબ્દ, અનુમાન અને પ્રત્યક્ષ એમ ત્રણ પ્રમાણ છે. રુદ્રની ત્રિનેત્રોની પેઠે.

ભાષ્યાનુવાદ :- પ્રમાણ નિરૂપણ :- જીવાત્માને જ્ઞાનના સાધનભૂત ત્રણ નેત્રો છે. શબ્દ, અનુમાન અને પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ. વેદાદિ શાસ્ત્ર શબ્દ પ્રમાણ છે. અનુમાન અને પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ. એમ ત્રણ ભેદ છે. શંકરને જેમ ત્રિનેત્ર છે તેમ. સર્વે જીવાત્માઓ આ ત્રણ પ્રમાણથી હિત અને અહિતનો વિચાર કરે છે.

#### सूत्र :- १०

સૂત્ર ભૂમિકા :- જીવાત્માને જન્મમરણના વિકારો ક્યાંથી ઉદ્ભવે છે તેના સમાધાનમાં અગ્રિમ સૂત્ર પરિયોજના....

सूत्र. आविर्भावतिरोभावविकाराः स्युः क्रियाफलसंयोगात् ॥ ३-२-१०॥

पदच्छेद:-आविर्भाव: तिरोभाव: विकारा: स्यु: क्रियाफलसंयोगात्

સૂત્રનો અર્થ: - આવિર્ભાવ, તિરોભાવ વગેરે વિકારો ક્રિયાના ફળસંબંધથી થાય છે. वा । एते क्रियाफलसंयोगात् - क्रियाः - शुभाशुभकर्माणि, तेषां यत्फलं, तस्य संयोगात् - सम्बन्धात्, स्युः - भवन्तीति ॥ वस्तुतस्त्वेक एवासौ श्रीकृष्णो निखिलाश्रयः । बिभर्ति बहुरूपाणि विश्वोत्पत्त्यादिहेतवे ॥ यत्सम्पर्को द्भवन्त्येव सुखिनः सर्वजन्तवः । अन्तर्यामितया तेषु स्थित्वासौ फलदोऽभवत् ॥

यदैषां त्रिगुणै: क्षिप्तं मनस्तं न भजेत्तदा । तत्कृतः सर्वजीवानां संसारोऽस्ति न वस्तुतः ॥ अनन्यभक्त्या चैतस्मिन् श्रीकृष्णे सत्प्रसङ्गतः ।

ભાષ્યાનુવાદ :- આવિર્ભાવ એટલે ઉત્પત્તિ અને તિરોભાવ એટલે મૃત્યુ વગેરે વિકારો છે.

ષડ્ વિકારો :-

अस्ति -જન્મ પહેલાં છે.

जायते -४न्भवुं.

वर्धते -वृद्धि पाभवुं.

विपरिणमते -विविधर्भे परिशाभ पाभवुं.

क्षीयते -क्षय पाभवो.

नश्यति -અंते नाश पाभवुं.

આ ષડ્ વિકારો છે.

અથવા - પુષ્ટિ, કૃશતા, વૃદ્ધિ, હાની, વગેરે વિકારો જાણવા. આ બધા જ વિકારો શુભ અશુભ કર્મોના ફળ સંબંધથી જ છે. એ પ્રકારે જાણવું.

આ પ્રકારે શ્રીનિત્યાનંદ સ્વામી શાંડિલ્યસૂત્ર ભાષ્યગ્રંથની રચના કરી, અંતમાં શ્રીહરિના શ્રીચરણોમાં સમર્પિત કરે છે.... 'આ ગ્રંથમાં પ્રતિપાદન કરેલા વિશ્વના આધાર શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્મા વસ્તુતાએ અદ્વિતીય સ્વરૂપ છે. એ શ્રીહરિ મહાપ્રભુ વિશ્વની ઉત્પત્તિ,સ્થિતિ ને પ્રલયરૂપ લીલાનો વિસ્તાર કરવા બ્રહ્મચર્યાદિરૂપને ધારણ કરે છે. તેમના સંબંધથી સર્વે

चेतसो विलयात्तेषां श्रेय आत्यन्तिकं भवेत् ॥ केषाञ्चिल्लोमशादीनां चिरायुष्ट्वं वरादित: ।

सदेहत्त्वेऽपि नो दुःखप्रसङ्गस्तदनुग्रहात् ॥ कृष्णाङ्ग्रिविमुखानां तु संसारो ह्यस्त्यभक्तितः ।

कामाद्यान्तरशत्रूणामभितश्च समुद्धवात् ॥ अतः प्रमाणतो ज्ञात्वा भक्ताभक्तगतिं हृदा ।

न सन्ति भजतां कृष्णं जन्ममृत्युजरादयः ॥

ये भक्तिनन्दनपदाम्बुजनित्यसेवा । संह्लादिसर्वकरणा मुनयः प्रशान्ताः ॥ तेषां प्रतोषणविधौ रचिता मयेयं । शाण्डित्यसूत्रविवृतिर्ननु तत्त्ववित्त्यै ॥

જીવપ્રાણી સુખી થાય છે. તેઓના અંતર્યામી સ્વરૂપે એ પરમાત્મા સર્વેને કર્મફળ આપે છે. ત્રિગુણ વિક્ષિપ્ત બનેલા જીવાત્માઓ તેમનું ભજન સ્મરણ કરતા નથી તેથી સંસારમાં ભટકે છે. વસ્તુતાએ જીવને સંસાર નથી. સત્પુરુષોના સમાગમથી પરમાત્મા સ્વરૂપમાં અનન્યભક્તિ પ્રગટે છે. તેનાથી તેઓનું ચિત્ત લય પામે છે. અને તેથી જ નિઃશ્રેયસની પ્રાપ્તિ થાય છે. કેટલાક લોમશાદિ મહર્ષિઓને દીર્ધાયુ છે છતાં પરમાત્માના અનુગ્રહથી તેમને દુઃખનો સંભવ નથી. ભગવાનથી વિમુખ પ્રાણીઓને તો ભક્તિ નહિ કરવાથી કામ ક્રોધાદિ અંતઃશત્રુઓના ઉપદ્રવથી સંસૃતિનું ભટકણ રહ્યું જ છે. આ પ્રકારે તાત્વિક પરિસ્થિતિ હોવાથી બુદ્ધિમાન જનોએ ભક્ત ને અભક્તની ગતિ જાણવી. શ્રીહરિનું ભજન કરનારને ક્યારેય સંસ્કૃતિનો ભય નથી. એમ જાણવું.'

ગ્રંથ રચનાનો હેતુ ભક્તોની પ્રસન્નતા :- ભગવાન શ્રીહરિના ચરણકમળની નિરંતર ઉપાસના સેવા કરવામાં ઇન્દ્રિયો અંતઃકરણથી આનંદમગ્ન બનેલા, શાંત સ્વભાવના ભક્તોની પ્રસન્નતાર્થે આ શાંડિલ્યસૂત્રભાષ્ય ગ્રંથની રચના કરી છે.

શ્રીહરિના ચરણમાં સમર્પણ :- ભક્તિતત્ત્વનો પ્રકાશ કરનાર આ શાંડિલ્યસૂત્રભાષ્ય ગ્રંથને હું નિત્યાનંદમુનિ સ્વામી શ્રીહરિના પદપંકજમાં नित्यानन्देन रचितं भाष्यं तत्त्वप्रकाशकम् । भगवत्सहजानन्दपादपद्मे समर्प्यते ॥

भिद्यन्ते दृष्टमात्रे भगवित हृदयग्रन्थयश्चैव यस्मिन् छिद्यन्ते संशयाश्च स्वयमखिलमिप क्षीपते कर्मजातम् । जन्माद्यस्यैव यस्माद्भवित परतरो यः क्षरादक्षराच्च श्रीमान् सोऽयं सिमन्धे वृषतनयवपुः सर्वसाक्षी सुहृत्रः ॥ ३-२-१० ॥

इति श्री परभक्तिसमाराध्यभगवत्सहजानन्द-परमानुग्रहपात्रभूतसकलिवद्वज्जनसाधूजनपूजित सद्धुरुवर्य श्रीनित्यानन्दमुनिविरचिते श्री शाण्डिल्यसूत्र भाष्ये तृतीयाध्यायस्य द्वितीयमाह्निकम् ॥ ३-२ ॥ समाप्तस्तृतीयोऽध्याय: ॥ ३ ॥

## ॥ समाप्तं भक्तिशास्त्रम् ॥

સમર્પણ કરી ધન્યતા અનુભવું છું.

શ્રીહરિનાં દર્શનમાત્રથી જ હૃદયગ્રંથીઓ ભેદાય છે. સંશયો છિન્ન થાય છે. સમસ્ત કર્મોની માયાજાળ વિરામ પામી જાય છે. જેમના સંકલ્પમાત્રથી વિશ્વની સર્ગાદિ ક્રિયાઓ થાય છે. ક્ષરઅક્ષરના સમુહથી શ્રીહરિ પર બિરાજે છે. ધર્મદેવના પુત્ર સ્વરૂપે પ્રગટ થઇ સર્વના સાક્ષી સ્વરૂપે બિરાજતા સર્વોપરી ભગવાન શ્રીમાન્ શ્રીસહજાનંદ સ્વામી સર્વ પ્રકારે વિજયધ્વજ લહેરાવતા જયકારી પ્રવર્તે છે.

આ પ્રકારે પરમભક્તિથી આરાધ્ય શ્રીસહજાનંદ સ્વામીના પરમ અનુગ્રહભાજન, સાધુજન પૂજિત સદ્ગુરુ શ્રીનિત્યાનંદસ્વામી વિરચિત શ્રી શાંડિલ્યસૂત્રભાષ્યના તૃતીય અધ્યાયના દ્વિતીય આક્રિક વેદાન્તાચાર્ય સ્વામી સત્યપ્રસાદ દાસજી વિરચિત ગુર્જરાનુવાદ સમાપ્ત થયો.

ॐ शांतिः शांतिः । सुशान्तिर्भवतु ।